
46� Евразийский Союз Ученых (ЕСУ) # 10 (19), 2015 | КУЛЬТУРОЛОГИЯ

культурология

ЕВРОПЕЙСКОЕ СРЕДНЕВЕКОВЬЕ В КОНТЕКСТЕ ПОНЯТИЙ 
ЗАПАДНЫЙ И ВОСТОЧНЫЙ ТИПЫ КУЛЬТУРЫ

Ермишина Надежда Дмитриевна
Кандидат исторических наук, профессор

Кафедры истории и культурологии
Национальный исследовательский университет «МЭИ», Москва

АННОТАЦИЯ
В статье предлагается анализ культуры средневековой Европы с позиции дихотомии западного и восточного типов 

культуры. Характеризуется образ жизни средневекового европейского общества. Проводится анализ всех элементов и 
проявлений культуры в исследуемый период.

ABSTRACT
In the article the analysis of the culture of medieval Europe from the perspective of the dichotomy of Western and Eastern types 

of culture. Characterized by a lifestyle of medieval European society. The analysis of all elements and manifestations of culture in 
the study period.

Ключевые слова и выражения:  восточный и западный типы культуры, собственность на основные средства произ-
водства, социальный идеал.

Keywords and phrases: eastern and western types of culture; ownership of the basic means of production; a social ideal.

Деление культуры на региональные типы является одним 
из способов типологизации культур. Самыми крупными и 
устойчивыми региональными типами культуры остают-
ся западный и восточный типы. В культурологии понятие 
восточного и западного типов культуры имеет, несомненно, 
условное значение. Дихотомия Восток – Запад сложилась 
в глубокой древности. В настоящее время  в период всеоб-
щей интеграции намечается тенденция к универсализации 
национальных экономик, подчинению народных традиций 
общепринятым нормам. Однако и сейчас в культурологии 
применяется принцип определения типов культуры по ре-
гиональному признаку. Это позволяет выделить основные 
черты культурного развития определённой эпохи или на-
рода. В культурологии выработались общепринятые ха-
рактеристики восточного и западного типов культуры: по 
политическому устройству общества, по особенностям эко-
номического развития, по отношению общества к власти, по 
представлению о богах, по основным чертам в искусстве [2. 
С. 186-195]. 

Классическим примером восточного типа культуры яв-
ляются крупнейшие регионы Древнего Востока – Египет, 
Китай, Месопотамия, Индия. Хотя территориально Египет 
располагается скорее к югу от Европы, чем к востоку. Тем 
не менее, по основным характеристикам египетская культу-
ра, начиная от Древнего царства до завоевания его Алексан-
дром Македонским, представляет собой пример восточного 
типа культуры. В период античности сложился Западный 
тип культуры. В классическом варианте он представлен гре-
ческими городами-государствами и Римской республикой. 
С некоторыми изменениями основные черты культурного 
развития в этих регионах сохранялись в последующие века. 

Несмотря на явные интеграционные процессы их можно 
выделить и в современных условиях.

Однако важно отметить, что основные черты западно-
го и восточного типов культуры надо воспринимать лишь 
как тенденцию. Ведь в странах Европы могут наблюдаться 
восточные черты и, наоборот, в некоторых восточных го-
сударствах – западные. Например, стремление государств 
западного типа культуры к установлению республиканской 
формы правления следует понимать именно как стремле-
ние, а не как обязательное условие. После распада Римской 
империи в Европе стали создаваться варварские королев-
ства с монархической формой правления. Но, уже начиная с  
XIII века на юге Европы, на Апеннинском полуострове от-
дельные города, такие как Венеция, Флоренция, переходят 
к республиканской форме правления. В XVI в. происходит 
буржуазная революция в северных испанских провинциях,  
создаётся Республика Северных объединённых провинций 
– Голландия. В следующие столетия предпринимается серия 
попыток установить республику в Англии, Франции.

В некоторых культурных типах западного общества мо-
гут встречаться черты, характерные для культуры Востока. 
Наиболее ярким примером является культура средневековой 
Европы. Целью настоящего исследования является опреде-
ление основных черт культуры европейского средневековья. 

При определении восточного и западного типов культуры 
важной характерной чертой является понятие пространства. 
В восточном мире оно делилось на сакральное и мирское. 
В западном типе культуры с древности сложились другие 
представления. В период античности, когда сформирова-
лись основные доминанты западного типа культуры, про-
странство представлялось единым космосом. Сакральное 
не выделялось в особый мир. По представлению античного 



Евразийский Союз Ученых (ЕСУ) # 10 (19), 2015 | КУЛЬТУРОЛОГИЯ� 47

человека боги общались с людьми. Это отражено в грече-
ской мифологии. Олимпийские боги спускались на землю, 
могли присутствовать среди людей не только духовно, но и 
физически, могли вступать в брак с людьми, отчего на свет 
появлялись герои – полубоги-полулюди. Однако в следую-
щий период европейской истории, который принято назы-
вать средневековьем, такое общение человека с сакральным 
миром исчезло из менталитета. И дело не только в переходе 
от язычества к монотеизму. Изменилось само отношение к 
Богу. Он стал недосягаем для человека. Если герои антич-
ности бросали вызов богам, соревновались с ними в силе, 
ловкости и смекалке, то идеал средневековья – человек, 
смиренно принимающий удары судьбы, посылаемые Бо-
гом. С Богом не спорили, ему не возражали. Такое понятие 
сакрального мира ближе к характеристике восточного типа 
культуры. И всё же следует отметить, что Бог в христиан-
ском средневековье представлялся  человекоподобным, 
также как боги античности. Ведь по Библии Бог сотворил 
человека по образу и подобию своему, а Иисус Христос, как 
одна из ипостасей единого Бога, родился в облике человека 
и воспринимался как вочеловечившийся Бог.  Такое пред-
ставление о Боге характерно для западного типа культуры, 
так как при становлении этого типа в античной Греции и 
в Древнем Риме господствовало антропоморфное представ-
ление о богах. На Востоке же боги чаще всего изображались 
с зооморфными чертами или искажёнными человеческими 
- несколько рук и ног, наличие крыльев, сильно изменённая 
форма головы и т. д.

Особо надо отметить политическое устройство европей-
ского средневековья. В этом отношении для Европы перио-
да средних веков было свойственно тяготение к монархии. 
Стремление обществ западного культурного типа к уста-
новлению республиканской формы правления как бы прио-
станавливается именно в период средневековья. С V по XV 
века в Европе возникают, распадаются и вновь объединяют-
ся королевства. И, наконец, к концу средневековья начинают 
образовываться национальные государства. Кроме отдель-
ных итальянских городов-республик все эти государства 
имели монархическую форму правления. Однако эту черту 
средневекового общества нельзя однозначно отнести к вос-
точному культурному типу. На Древнем и средневековом 
Востоке характерным признаком политического устройства 
общества была деспотия, при которой правитель не только 
не подчинялся любому другому органу власти и опирался в 
своём правлении на военную силу, но и имел исключитель-
ное право на жизнь и имущество любого своего подданного. 
Однако в Западной Европе даже при сильном монархе его 
правление никак нельзя назвать деспотическим.  Король не 
мог отобрать у феодала его феод, не мог казнить дворянина 
без суда, не распоряжался жизнью и имуществом вассалов 
своих вассалов. 

Европейские средневековые государства отличает от 
восточного типа культуры отношение их общества к свое-
му правителю. На Востоке долгое время в правителе виде-
ли Бога. Египетские фараоны считались сыном солнечного 
бога, китайский император был сыном Бога Неба, цари Ак-
када, Ассирии и Вавилона в Месопотамии также объявля-
ли себя богами. Такое отношение сохранялось в некоторых 
регионах Востока и в средневековье, а в Японии вплоть до 
второй половины XX века. В средневековых  европейских 
государствах, несмотря на то, что власть короля считалась 
данной Богом, правитель государства воспринимался не бо-

гом, а человеком. Ему не отдавали божеских почестей, ему 
не посвящались храмы. Иконы создавались не в его честь, 
а в честь его божественного покровителя – святого, именем 
которого он был назван при крещении.

При характеристике восточного и западного типов куль-
туры важно и их экономическое развитие. На Востоке дол-
гое время не складывался внутренний рынок. Торговля 
развивалась в основном внешняя. Также для восточных го-
сударств характерно отсутствие частной собственности на 
основные средства производства. В западном типе культу-
ры в области экономики со времён античности укрепились 
рыночные отношения и частная собственность на средства 
производства. Однако средневековые европейские страны 
отличались натуральным характером хозяйства, отсутстви-
ем рыночных отношений вплоть до позднего средневековья, 
что придаёт экономике европейских стран этого периода 
восточные черты. Причём однозначно нельзя характеризо-
вать особенности экономики европейского средневековья 
как черты восточного типа культуры. В средневековой Ев-
ропе строго соблюдалась частная собственность на основ-
ные средства производства, каковыми являлись земельные 
владения феодалов. А это характерный признак экономики 
западного культурного типа.

Особенно ярко восточные черты культурного развития 
проявлялись в Европе в области искусства. В архитектуре 
и романский, и готический стили отвечали основным до-
минантам развития искусства восточного типа культуры – 
сакральности, монументальности, каноничности. Сакраль-
ность выражалась в том, что в средневековом обществе все 
виды искусства служили христианской церкви. Монумен-
тальность проявлялась в основном в архитектуре. Однако 
живопись и скульптура в средние века составляли с архи-
тектурой единое целое и поэтому воспринимались также 
монументально. Также все художественные произведения 
должны были отвечать установленным канонам. В отличие 
от восточных обществ художественные каноны европейско-
го средневековья были более динамичны, они менялись в 
течение всего средневековья. Однако они обязательно суще-
ствовали и определяли архитектуру средних веков.

Сакральность литературных произведений проявлялась 
в их религиозной составляющей. Основными произведе-
ниями были Библия, жития святых, молитвослов, произве-
дения христианских философов и поэтов. Когда к середине 
средневековья стали записываться легенды о доблестных 
рыцарях, создаваться рыцарские куртуазные романы, их ге-
рои представлялись стойкими  христианами, или были на-
казываемы Богом за какие-то прегрешения. Даже древняя 
кельтская легенда о короле Британии Артуре, возникшая, 
по всей видимости, до принятия христианства, со временем 
превратила его в доблестного рыцаря-христианина, сражав-
шегося с язычниками – германскими племенами [1]. В осно-
ве артуровских легенд лежат кельтские эпические сказания 
о прославленном вожде бриттов, в которых прослеживается 
связь Артура с языческим богом кельтов Браном. К XI веку 
эти легенды были переосмыслены и записаны  с учётом 
сложившихся рыцарских традиций. Король Артур стал за-
щитником христианских доблестей, а его рыцари Круглого 
стола совершали подвиги в поисках чаши Грааля, в которую 
предположительно собрал кровь Иисуса Христа его тайный 
последователь Иосиф Аримафейский. 

Принцип каноничности также характерен для средневе-
ковой литературы. Все жития святых составлялись по уста-



48� Евразийский Союз Ученых (ЕСУ) # 10 (19), 2015 | КУЛЬТУРОЛОГИЯ

новленному образцу. В рыцарских романах существовали 
определённые правила – подвиги, жертвование собой во 
имя долга и чести, обязательное наказание за совершённый 
грех, страдания от любви. Даже связанность большинства 
сюжетов о рыцарях поисками Грааля тоже является своего 
рода образцом, на основе которого средневековые авторы 
описывали приключения того или иного своего героя.

Наиболее ярко сакральность, монументальность и кано-
ничность проявились в средневековой архитектуре. Основ-
ная часть построек периода средневековья относится к цер-
ковной архитектуре. Это, прежде всего, храмы и монастыри. 
Светские здания, в основном жилые помещения, конечно, 
сооружались, но они не были так прочны, практически не 
украшались, в их постройке не выдерживался определён-
ный художественный стиль. Даже в укреплённых замках 
феодалов самым красивыми помещениями были храм или 
часовня.

Не вызывает сомнений монументальность романских и 
готических соборов. Храмы строились как фортификацион-
ные сооружения. К тому же церковная архитектура должна 
была возвеличивать церковь, королевство, город. В средне-
вековой Европе храмы были самыми высокими ориентира-
ми местности. Готические соборы создавались настолько 
величественными, что один город мог позволить себе по-
стройку только одного храма. Его строили всем миром, ча-
сто в течение нескольких поколений [4]. 

Общепринятыми были каноны архитектурных сооруже-
ний. Храмы, построенные в средневековье, имели купол, 
обязательный алтарь в восточной части, с западной стороны 
две сторожевые башни, а также другие обязательные архи-
тектурные детали. Архитектурные стили средневековья, и 
романский, и готический, сами по себе представляли свое-
образные каноны. Готический храм имел в основании фор-
му католического креста, тяжесть купола распределялась на 
специальные наружные упорные арки – аркбутаны. Кано-
ном были также большие окна-витражи.

До последних веков средневековья в Европе отсутство-
вала светская живопись. Фрески, мозаика, иконы и витражи 
имели сакральный характер. Об этом говорит их библей-
ская тематика, а также их месторасположение – внутрен-
нее убранство храмов и монастырей. Монументальность 
в живописи выражена менее определённо: лишь большие 
поверхности стен в романских храмах, сплошь украшен-
ные фресками или мозаикой, а также витражи в огромных 
готических окнах соборов выглядят монументально. Также 
для живописи средневековья характерна строгая определён-
ность канонов: обратная перспектива, плоскостность изо-
бражений, нейтральный фон, определённый облик святых. 

Сакральность, монументальность и каноничность харак-
терны и для скульптуры средневековой Европы. Изобра-
жались святые, Дева Мария, распятие Христа. Скульптура 
украшала романские и готические соборы. Вместе с архи-
тектурными деталями скульптура храмов воспринималась 
единым комплексом, поэтому выглядела монументально. 
Так же, как и в живописи, в скульптуре соблюдались стро-
гие каноны. Они были разные для романской и готической 
эпох, но неукоснительно выполнялись. В романских собо-
рах скульптурные изображения ставились внутри помеще-
ния вдоль стен, имели грубые черты, одевались в натураль-
ные одежды. В готических храмах скульптура украшала не 
только алтари, но и стены, башни и перекрытия с внешней 
стороны. В тематике скульптурных изображений готическо-

го стиля появились фантастические чудовища, обитатели 
ада, призванные устрашать верующих.

При характеристике Европы периода средневековья сле-
дует обратить внимание на отношение к личности и обще-
ству. Если для Востока характерно выражение «личность – 
ничто, а общество – всё», то для западного типа культуры 
определяющей доминантной являются интересы личности, 
а общество представляется, лишь как совокупность отдель-
ных личностей. В этом отношении средневековое западное 
общество лишь условно можно отнести к западному типу 
культуры. Личность имела значение только в случае, если 
она относилась к высшему слою общества. Личностью мог-
ли быть только предводители – короли, герцоги, графы. Не-
даром в средневековой литературе только благородные ры-
цари совершают подвиги, защищают слабых, верно служат 
своему сюзерену и церкви. За простолюдином не признаёт-
ся право на индивидуальность. Простой народ – это обще-
ство в целом. Отдельный человек спокойно приносился в 
жертву ради общественных интересов.

В средневековой Европе цель существования общества 
понималась как приближение к божественному идеалу. С 
точки зрения классического понимания восточного и запад-
ного типов культуры такое положение  было свойственно 
восточному типу культуры, для которого было характерно 
стремление к духовному совершенству, истовость религиоз-
ного поиска [3. С. 47]. То же самое было и в средневековой 
Европе. Недаром с определённой лёгкостью можно было 
призвать людей в дальние походы на защиту христианских 
ценностей. В знаменитых крестовых походах участвовали  
не только рыцари, но массы простых людей. Истории из-
вестен даже «детский» крестовый поход. Однако в этом же 
примере есть и истинно западная черта. Если для Востока 
главной ценностью бытия является постижение высшего 
сакрального смысла, то для западной культуры главным 
оказалось достижение конкретной цели. В данном случае – 
конкретные военные походы ради освобождения гроба Го-
сподня. Нельзя не учитывать и чисто прагматические цели 
рыцарей – захват новых земель.

Тем не менее, отличительной чертой общественного 
сознания была сосредоточенность на духовном, что харак-
терно для восточного типа культуры. Действительность 
воспринималась через призму религиозной догматики. 
Средневековый человек искренне верил, что конец света на-
ступит в реально обозримом будущем. Его ожидали, если не 
в текущем году, то через несколько лет обязательно. Конца 
света не боялись, как и не боялись смерти. Боялись другого: 
умереть, не успев покаяться. Самым страшным считалась 
смерть при отлучении от церкви.

Социальный идеал, созданный героическим эпосом и 
литературной рыцарской традицией средневековья – беско-
рыстный рыцарь, служащий высокому долгу. Такой идеал 
напоминает образец конфуцианской этики [3. С. 46-48]. 

Таким образом, культура средневековой Европы, отно-
сясь к западному культурному типу не только по территори-
альному признаку, но и по многим своим характеристикам 
– государственному устройству, отношению к правителю 
государства, преобладанию частной собственности на ос-
новные средства производства, представлениям о Боге, – 
всё же имеет большое количество характерных тенденций, 
условно определяемых как восточные. В экономике – это 
преобладание натуральной системы хозяйства. В политике 
– отсутствие стремления к республиканской форме правле-



Евразийский Союз Ученых (ЕСУ) # 10 (19), 2015 | КУЛЬТУРОЛОГИЯ� 49

ния. В искусстве наиболее ярко проявились монументаль-
ность, сакральность и каноничность. В идеологии – сми-
рение перед Богом. Также для европейского средневековья 
характерна истовость религиозного поиска вплоть до само-
отречения, что подчёркивает сосредоточенность общества 
на духовном идеале.

Список литературы:
1.	 Воронова Г. Е. Легенды о короле Артуре. М.: Ай-

рис-пресс. 2008.
2.	 Ермишина Н. Д. Культурология. Учебное пособие 

для вузов. М.: Академический проект. Трикста, 2006.
3.	 Семенникова Л. И. Россия в мировом сообществе ци-

вилизаций. – М.:Интерпракс,1994.
4.	 Хёйзинга Й. Осень средневековья.//Хёйзинга Й. Со-

чинения в 3-х т.– Т.1. – М.: Издательство Ивана Лим-
баха. 2011.

УДК 7. 032

ИЗОБРАЗИТЕЛЬНАЯ ЛИНИЯ КАК ВЫРАЗИТЕЛЬ МИФОЛОГЕМЫ 
В КАНОНЕ ДРЕВНЕЕГИПЕТСКОГО ИСКУССТВА

Османкина Галина Юрьевна,
кандидат культурологии,

Омский государственный технический университет,
 г. Омск, Россия. 

Искусство Древнего Египта наполнено мировоззрение народной мифологии и религиозными понятиями. Оно отражало 
мироустройство бытия египтян через образность линии в искусстве. В статье дается обоснование характера линии, как 
линии порядка, отражающей культуру цивилизации.

Ключевые слова: линия, искусство Древнего Египта, мифология, религия, канон.

FINE LINE AS AN EXPONENT OF MYTHS IN THE CANON OF 
ANCIENT EGYPTIAN ART

Osmankina Galina

The art of Ancient Egypt filled worldview popular mythology and religious concepts. It represents the world of existence of the 
Egyptians through the imagery line in art. In the article the substantiation of nature lines like line order, reflecting the culture of a 
civilization.

Key words: line, the art of Ancient Egypt, mythology, religion, Canon.

Современные исследования в области культурного об-
разования Древнего Египетского искусства являются акту-
альными в вопросах анализах особенностей средств выра-
зительности в искусстве. Автор работы обратил внимание 
на своеобразную линию, которую использовали египтяне 
в своих творениях, как в архитектуре, так и в скульптуре 
и живописи. Особенности эмоциональной и идейной со-
ставляющей, используемой линии в данной цивилизации, 
соответствует мировоззрению общества древнего государ-
ства. Изучение и анализ данной проблемы является целью 
работы. Необходимо разобраться какова роль линии в Еги-
петском искусстве, как канон закрепил ее характер и как ее 
образность связана с идеологией страны.

Искусство Древнего Египта стало новым, важным этапом 
после искусства первобытнообщинного строя в философии 
мироустройства человечества. Огромной его заслугой было 
раскрытие сложного мировоззрения человека и общества. 
У истоков философии мировоззрения данной цивилизации 
стояли мудрецы Египта. Их знания пробуждали человече-
ский дух, раскрывали человеческие сердца. В их поучени-
ях, высеченных на стенах храмов и гробниц, есть все, что 

нужно знать человеку на земле. Они открывали смысл су-
ществования и мудрость жития.

Победить невежество было одной из основных задач, ко-
торую ставили перед собой египтяне. Никто не рождается 
мудрым. Каждый человек должен долго и упорно трудить-
ся, прилагать усилия, чтобы развить в себе определенные 
качества, дающие ему право и возможность приблизиться 
к Богу. А для этого ему нужно, прежде всего, пробудить ка-
чества сердца и приложить титанические усилия, чтобы не 
попасть в ловушку эгоизма, тщеславия и жадности, которые 
могут оказаться смертельными для его души. 

Этические нормы и моральные критерии, по которым 
они жили, неразрывно были связанны с определенным еди-
ным порядком, опирающийся на установленный и создан-
ный, еще в додинастичесий период, канон. 

Канон – это система нормативов идеала общественного 
сознания. При этом канон является ревностным служите-
лем идеала той культуры, в которой был создан. В Древ-
нем Египте впервые в истории человеческой цивилизации 
сложилась стройная система изображения в искусстве, ос-
нованная на мировоззрении и идеалах государства. Меня-


