
 

 

 

Вестник Череповецкого государственного университета 2012 • № 2 • Т. 1 149

 
 
 
 
УДК 7.031 

 
И.З. Зубец  

Научный руководитель: доктор философских наук, профессор Л.Н. Дорогова  

 
ПРЕДМЕТЫ НАРОДНОГО ИСКУССТВА В КОНТЕКСТЕ 

 ХРИСТАНСКИХ ПРЕДСТАВЛЕНИЙ  
 

Статья посвящена христианской семантике предметов народного искусства – бытовой крестьянской утвари. Рассматри-
ваются символические функции таких предметов, как: прялка, колыбель, детский стульчик, хлебница, солонка, пряничные 
доски. 

 
Прялка, колыбель, бытовая утварь, народное искусство, христианские представления, традиционная культура. 
 
The article is devoted to the semantics of the subjects of folk art: household peasant utensils. The symbolic functions of such sub-

jects as spinning wheel, cradle, children's high chair, breadbox, saltcellar, cake boards are considered in the article. 
 
Spinning wheel, cradle, household utensils, folk art, the Christian views, traditional culture.  
 
 
Изделия народных мастеров в традиционной 

культуре, как известно, выполняли не только эстети-
ческие, но, в первую очередь, утилитарные и обрядо-
вые функции. Кроме того, окружающие человека 
предметы, являясь неделимой частью культуры, со-
держали, хранили и передавали важную для коллек-
тива информацию – они заключали в себе богатую 
семантику. 

Семантика, в зависимости от исследовательского 
подхода, может интерпретироваться как языческая 
или как христианская. Возможность «прочтения» в 
двух противоположных кодах обусловлена специфи-
кой народных религиозных представлений. Их суть в 
наличии разнородных пластов, одни из которых свя-
заны с древними традиционными мифологическими 
представлениями, другие – пришли с принятием 
христианства на Руси. С точки зрения носителей са-
мой культуры, воспринимать первые как языческие 
было бы ошибочно, так как они входили в единый 
комплекс народных воззрений и интерпретировались 
народом как православные и не противопоставля-
лись им. 

Само усвоение, осмысление христианской догма-
тики и культа, всего богослужения первоначально 
протекало преимущественно на языке наиболее 
близкому сознанию русского народа – на языке ху-
дожественной образности, обусловившей характер 
восприятия окружающего мира. Для христианина 
мир духовный, высшие сакральные ценности всегда 
символически присутствуют в бытовой повседневно-
сти. Эта соотнесенность с высшими, горними смыс-
лами проявляется в том, что у окружающих человека 
в быту, «земных» предметов подразумевались пер-
вообразы – предметы «небесные», культовые. 

Так, самым важным символическим прототипом 
становится храм. Деревянный храм, как известно, 
является прообразом рубленой избы, только возвы-
шающейся в отличие от нее над землей на подклете. 
Связь внутренняя между двумя видами строений 

прослеживается уже на лингвистическом уровне – 
хоромы – храм, хоромина – храмина. При этом наи-
более важным локусом в избе является красный 
угол, где помещается стол. 

Здесь отправлялись все домашние священнодей-
ствия – семейные и календарные обряды. Красный 
угол – соотносился с алтарем в храме. Семантиче-
ская параллель между ними просматривается в со-
поставимости строительной традиции: установки на 
месте будущего престола в строящейся церкви во-
дружального креста и в будущем красном углу избы 
– молодого деревца или сделанного плотниками кре-
ста [1, c. 206 – 207]. Кроме того, стол, находящийся в 
красном углу, уподобляется церковному престолу в 
алтаре. Он становится тем местом, рядом с которым 
обычно находятся наиболее священные предметы 
избы – образа. 

Символическое осмысление стола в народной 
культуре обладало широкой парадигмой – он в кон-
тексте ритуала обеспечивал достаток и благополучие 
в доме, с ним связывались многочисленные правила 
и запреты. На Руси также считалось, что на столе, 
как на алтарном престоле, полагается хлеб, поэтому 
говорили: «Стол – ладонь Богородицы, подающей 
нам хлеб». Он притягивал к себе такие предметы, в 
семантике которых можно проследить связь с хри-
стианскими представлениями. Это, в первую оче-
редь, хлебница и солонка. Данное мнение тонко от-
ражает русская пословица: «Хлеб на стол, так и стол 
престол, а хлеба ни куска, так и стол доска» [4, 
c. 255]. 

Значимость хлеба с принятием христианства по-
вышается за счет внесения новых смыслов: его на-
чинают считать «Божьей благодатью» и жертвенной 
пищей [2, c. 276], ассоциирующейся с телом Спаси-
теля, и его важность определяется тем, что он вос-
принимается как символ причастия. В русле христи-
анских традиций воспринимается и вся утварь, свя-
занная с выпечкой вообще, и, в первую очередь, – 

ИСКУССТВОВЕДЕНИЕ 



 

ИСКУССТВОВЕДЕНИЕ  

 

Вестник Череповецкого государственного университета 2012 • № 2 • Т. 1 150

хлебницы. Они всегда среди других предметов выде-
ляются своим оформлением – довольно распростра-
ненным элементом их украшения становится изо-
бражение рыбы. Нужно полагать, что оно на этом 
предмете не случайно, а обусловлено синонимиче-
ской связью между хлебами и рыбой, которые объе-
динились в известном евангельском событии – на-
сыщении народа пятью хлебами и двумя рыбами. 
Хлеба и рыбы выступают символами одного и того 
же таинства – причащения. Хлебницы, занимая в 
доме после икон наиболее почетное место, могут 
содержать нравоучительные надписи: «Работай – сыт 
будешь, молись – спасешься, терпи – взмилуется», 
«Без терпенья нет спасенья», «Кто Бога почитает, тот 
Божий дар сохраняет, кому церковь не мать, тому 
Бог не отец».  

Как и хлебница, вместилищем продукта, имею-
щего богатую христианскую семантику, являлась 
солонка. Поскольку известны глубокие символиче-
ские связи соли с библейскими ритуалами, заветами, 
образ солонки в народной культуре освящался нали-
чием этих смыслов. Священное писание наделяет 
соль очистительными свойствами, она становится 
символом прочности и верности, олицетворяет и 
христианина, который способен влиять на других. 
«Вы – соль земли, – говорит в Евангелии Господь 
своим ученикам и последователям. – Если же соль 
потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже 
ни к чему не годна, как разве выбросить ее вон на 
попрание людям» [Мф. 5, 13]. Соль, по христиан-
ским, хорошо известным народу представлениям, 
являлась символом духовной истины: «Если душа не 
имеет в себе истины Христовой – она становится 
несоленой, пресной; оземленяется, гниет и заодно с 
телом превращается в навоз» [7, c. 3 – 5]. 

Характерным элементом резьбы на солонках яв-
ляется крест, однако известны и сюжетные изобра-
жения: Святого Георгия на коне, «Тайной вечери». 
Появление на солонке известного евангельского мо-
тива может объясняться как ее причастностью к тра-
пезе – ритуалу столования, так и тем, что она стано-
вится характерной для русской иконографии. В ней 
было принято изображать Иуду, протягивающего к 
солонке руку. 

Христианские сюжеты на предметах народного 
искусства появляются потому, что их органического 
участия в быту требует сама среда, в которой созда-
ются эти вещи, составляющие неотъемлемую часть 
русской культуры. Именно среда ревностно хранит 
художественные традиции, понятия о нравственно-
сти, чистоте, религиозности. 

Замечено, что большая часть декорированных из-
делий народных мастеров сосредотачивалась именно 
в пространстве красного угла. Здесь среди хлебниц и 
солонок выделяются также пряничные доски, многие 
из которых могут содержать изображение христиан-
ских символов: древа, креста, а также и другая ку-
хонная утварь. Она, с одной стороны, могла участво-
вать в магических обрядах, народной медицине и 
гаданиях. С другой – появлялось то христианское 
свойство посуды, которое во многом определяло 
символическое значение. Посуда могла являться 

вместилищем чего-либо подобно человеческому телу  
(вместилищу души). 

В ритуалах, связанных с кухонной утварью, сосу-
дами, наглядно проявляется важное для православ-
ного человека стремление к жизни вечной, к очище-
нию души от грехов. Так, в Ярославской губернии в 
головы умирающего ставили какой-либо сосуд с чи-
стой водой, чтобы, по народным представлениям, 
душа в них, выйдя из тела, могла бы омыться от гре-
хов [3, c. 3]. 

Символика посуды обуславливалась и ее прича-
стностью к трапезе. Для народа-христианина с ней 
связан первородный грех, из-за которого человек, 
созданный по образу и подобию Бога, лишился бла-
годати и потерял права на исключительные условия 
жизни, права царя всего сотворенного и, как следст-
вие, должен был услышать: «В поте лица твоего бу-
дешь есть хлеб» [Быт 3, 19]. Трапеза начинает соот-
носиться с библейскими образами, обязательно 
предваряется и завершается чтением молитв, ассо-
циируется с трапезой Господней. 

В семантическую ткань трапезы, как и любой 
другой вид посуды, была вплетена ложка, в симво-
лике которой также наблюдаются и мифологические, 
и христианские пласты. Она использовалась в храме 
в обряде венчания. В окрестностях Ростова, напри-
мер, ее клали под подножье брачующимся в тех си-
туациях, если кто-то из молодых болен. В этом слу-
чае он, обходя аналой, старался наступить и разда-
вить ложку, чтобы, как считалось «не завенчать бо-
лезни». Несмотря на то, что таким бытовым предме-
там народной культуры как ложка могла приписы-
ваться магическая сила оберега, благопожелания, – 
нравственное отношение к этому было – христиан-
ское. В народе, например, бытовало мнение, что 
ложки, сделанные в монастыре, священны и поэтому 
ими очень полезно есть [6, c. 316]. 

Считалось, что любое благо имеет Божественный 
источник: Вся благодать от Бога есть [Цит. по: 8, c. 
358], поэтому характерной надписью для ложек мог-
ла становиться следующая: Христе Боже благослови 
ястiе и питiе рабомъ твоимъ. Наиболее типичными 
украшениями, которые «наводили» на ложках в Яро-
славской губернии, были цветы, птички, колокольни. 

Христианскую символику обычно содержали та-
кие предметы народного быта, которые являлись 
наиболее важными, имели связь с обрядами или уча-
ствовали в формировании среды. К ним относятся: 
прялка и колыбель, обладающая в народной культуре 
высоким семантическим статусом. Этот статус пре-
допределял многочисленные предписания и запреты 
по поводу ее использования, свидетельствующие о 
ее значимости как объекта, отражающего христиан-
ские представления. Так, первое укладывание ребен-
ка в колыбель было сопряжено с рядом условий: по-
стель обычно окуривали ладаном, а младенца поме-
щали лишь после крещения. До крещения новорож-
денного держали в корзине, лукошке, корыте, под-
ложив под него в память о христовой колыбели со-
лому, которая потом обязательно будет находиться и 
в кроватке. Ребенка клали в нее благословясь, в ином 
случае, говорили, «нечистый» того может подме-
нить. 



 

ИСКУССТВОВЕДЕНИЕ  

 

Вестник Череповецкого государственного университета 2012 • № 2 • Т. 1 151

Поскольку колыбель считалась местом освящен-
ным воспоминаниями о младенце Христе, которому 
старались уподобить дитя, класть в колыбель посто-
ронние предметы, вещи запрещалось; ее хранили, 
дарили, но никогда не выбрасывали. Сакральность 
этого предмета находит отражение в молитвах и за-
говорах, сопровождавших весь процесс рождения и 
затем крещения, на ней часто изображали важней-
ший христианский символ – крест. Вместе с тем, во 
всех славянских традициях было принято украшать 
колыбель росписью, резьбой, раскрывающей важ-
нейшую для жизни коллектива и освящаемую с хри-
стианских позиций тему труда. На колыбелях могли 
также помещаться молитвы, надписи, имеющие са-
кральное значение: «Сия колыбель младенца малого 
качать для усыпания и для просыпания и чтобы он 
росъ и добрелъ и на ум учился закону Божию роди-
телей почитать». 

Кроме колыбели в народном быту был и такой 
предмет, отражающий христианские представления, 
как детский стульчик. Стул вообще – довольно ред-
кий предмет в крестьянской среде, он уподоблялся 
трону, соотносившемуся с престолом, на котором 
могут сидеть как земные цари, так и Небесный царь. 
Детский стульчик использовался в процессе обуче-
ния стоянию, носившему ритуализированный харак-
тер: умение стоять, ходить считалось необходимым 
качеством человека. Устанавливалась синонимиче-
ская связь между словами «стоять» и «жить»: пола-
гали, если дети «не стоят (не живут, умирают), так 
выбивают косяки» [4, c. 480]. Эти представления 
объясняются тем, что, согласно Святому писанию, 
человек был сотворен по образу и подобию Божьему: 
соотносится с Господом не только душа, но и тело 
человека. По народным представлениям, осуществ-
лению этого уподобления и способствовал детский 
стульчик, редкой разновидностью которого являлся 
выполненный в виде небольшого креслица с колеси-
ками. Он, подобно колыбели, красочно декорировал-
ся сюжетными росписями, являющимися своеобраз-
ной «программой», по которой ребенку предстояло 
подрастать и взрослеть. 

Наиболее последовательно христианская семан-
тика выражена в таком бытовом предмете как прял-
ка. Это связано с тем, что она упоминается в библей-
ских легендах как орудие добродетельной жены. По 
народным убеждениям, прялка, воспринималась как 
божий дар: верили, что когда Бог сотворил людей, он 
дал Адаму в руки заступ и плуг, а Еве – прялку и ве-
ретено, чтобы они жили в раю и работали [5, c. 97]. 
Кроме того, полагали, что прялка – атрибут Богоро-
дицы, и поэтому часто воспроизводилась на иконах в 
сюжете Благовещения, где Богоматерь представлена 
в символический момент прядения пурпура – сотво-
рения плоти Спасителя: «и все женщины, мудрые 
сердцем, пряли своими руками и приносили пряжу 
голубого, пурпурового и червленого цвета…» [Исх. 
35:25]. Типичным мотивом декора прялки является 
изображение креста, Древа жизни. 

Другой предмет, в семантике которого обнаружи-
ваются христианские представления, – это шкаф, 
предмет мебели, на дверцах которого в народной 

среде могли помещаться жанровые сцены. Именно 
их тематика – иллюстрации евангельских притч, ис-
пользовавшихся традиционно для росписи врат 
жертвенника иконостаса и обнаруживает христиан-
скую символику, единую для храмовой и народной 
культуры. Она на материалах притчевых росписей на 
дверях иконостаса была сформулирована исследова-
телем древнерусской живописи И.А. Шалиной: 
«Дверь как евангельский образ входа в Царствие Не-
бесное и притча – как «завеса его тайны» образуют 
единый символический вход…, приглашая слушаю-
щих войти в приоткрывшуюся пред ними дверь ура-
зумения и познания. <…> Духовным смыслом двери 
становятся смирение, соблюдение божественных 
установлений и заповедей. <…> Помещаемые на ней 
изображения являют модели христианского поведе-
ния, помогая вновь достичь врат небесных и демон-
стрируя те заповеди и поучения, которые служили 
залогом обретения Царствия Божия» [9, c. 273 – 274]. 

В то же время, в трактовке самих изображений на 
дверце шкафа («Притча о человеческой душе и теле, 
или притча о слепце и хромце») по сравнению с ико-
нографическими образцами заметны различия. Так, 
притча повествует о слепце (аллегории души) и 
хромце (теле), договорившихся расхитить виноград-
ник – символ благоустроенного человеческого бы-
тия, ограждаемый твердыми нравственными запове-
дями, который и обязаны были стеречь. За свой про-
ступок они несут суровое наказание в аду. В народ-
ной иллюстрации нет развернутой аллегории: в 
верхней части помещена сцена «испытания» слепца 
хозяином в саду, в нижней – изгнания слепца и 
хромца за ворота сада-виноградника. Здесь отсутст-
вует ряд книжных эпизодов: момент преступления 
(воровство), наказание (избиение) и изображение 
ада. Напротив, значительную площадь занимает 
представление Царствия Небесного, маркерами ко-
торого становятся дивные цветы, красные и лазоре-
вые, являющиеся в духовных стихах атрибутами рая. 
В бытовой росписи на христианский сюжет просмат-
ривается свойственная народной культуре его пере-
работка: сохраняются те эпизоды, которые находят 
параллели в жизни, драматизм конфликта смягчает-
ся. 

Опираясь на вышеизложенное, можно констати-
ровать: синкретическая основа народной художест-
венной культуры обусловливала специфическое ми-
роощущение, в котором смешаны архаические реп-
лики и православие, материальное и духовное, план 
земной и сверхъестественный. Символизм художест-
венного языка христианского искусства, оказываясь 
достаточно близким особенностям народного миро-
восприятия, легко продуцировался в творчестве, в 
народной культуре. 

 
Литература 

 
1. Байбурин, А.К. К описанию структуры славянского 

строительного ритуала / А.К. Байбурин // Текст: семантика 
и структура: сб. статей / отв. ред.  Т.В. Цивьян. –  М., 1983. 
– С. 206 – 207. 

2. Байбурин, А.К. Послесловие. Николай Федорович 
Сумцов и его работа в области обрядовой символики / А.К. 



 

ИСКУССТВОВЕДЕНИЕ  

 

Вестник Череповецкого государственного университета 2012 • № 2 • Т. 1 152

Байбурин, В.З. Фрадкин // Сумцов Н.Ф. – М., 1996. – 
С. 276. 

3. Балов, А. Народные суеверия и предрассудки в По-
шехонском уезде / А. Балов // Ярославские губернские 
ведомости. – 1888. – № 43. 

4. Даль, В.И. Пословицы русского народа / В.И. Даль. – 
М., 1984. 

5. Левкиевская, Е.Е. Мифы русского народа / Е. Е. Лев-
киевская. – М., 2000.  

6. Немирович-Данченко, В.И. Соловки: Воспоминания 
и рассказы из поездки с богомольцами / В.И. Немирович-
Данченко. – СПб. [б.и.], 1875.  

7. Охридский, Н. Символы  / Н. Охридский // Къ свету: 
религиозный журнал. – 1995. – № 17. – С. 3 – 5. 

8. Плешакова, В.В. Традиционные русские благопоже-
лания как аксиологические высказывания / В.В. Плешако-
ва // Россия и славянский мир: сб. научн. трудов / отв. ред. 
В.А. Викторович, А.Б. Мазуров. – М., 2008. – С. 358. 

9. Шалина, И.А. Врата с «притчами» как символиче-
ский вход в Дом премудрости / И.А. Шалина // Древнерус-
ское искусство: Русское искусство позднего средневеко-
вья: XVI в. / отв. ред. А.Л. Баталов. – СПб., 2003.   


