
  
Суждения о концепте Образ 

 

 25

 
 
 
 
 
 
 
 
 

В.В. Колесов 

СУЖДЕНИЯ О КОНЦЕПТЕ ОБРАЗ 
 
От редакции. Владимир Викторович Колесов является знатоком 

русского языка, специалистом по исторической грамматике, фонетике, 
лексикографии. Его перу принадлежит множество книг, включая такие, 
как «Мир человека в слове Древней Руси» (1986), «Русская речь. Вчера. Се-
годня. Завтра» (1998), четырехтомник «Древняя Русь: Наследие в слове» 
(2000–2011), «Русская ментальность в языке и тексте» (2007), двухтом-
ный «Словарь русской ментальности» (2014). Трудно найти более авто-
ритетного и знающего ученого, который был бы способен столь тонко и 
всесторонне разъяснить нюансы меняющихся значений, смыслов и звуча-
ний самых трудных для понимания русских слов. Не удивительно, что ко-
гда редакция взялась за подготовку выпуска об образе и образности, 
совет и мнение Владимира Викторовича оказались нам крайне необходимы. 
Он живо откликнулся и поделился с нами рукописными фрагментами сво-
их сочинений, включая новый учебник. С его разрешения редакция с удо-
вольствием знакомит наших читателей с материалами, попавшими к нам 
буквально с рабочего стола мастера. В этих материалах уже простроена 
логика, но они еще не закреплены и не сшиты научным аппаратом. Это 
совершенно особый, непривычный жанр – уже не черновые заметки, но 
еще не завершенный академический текст1. Скорее всего, этот жанр 
можно назвать лабораторией мысли. Мысли об образе и образности. 

 
Красота метафоры начинает сиять тогда,  

когда кончается ее истинность. 
Хосе Ортега-и-Гассет 

 
Об образѣхъ отечественные мыслители рассуждают с XI в., и в каж-

дую эпоху по-разному, по мере развития понимания от наглядного пред-
ставления до ментального концепта. Глубины этого концепта неисчерпае-
мы, и в каждой области искусства, культуры и научного знания 

                                           
1 Текст приводится без библиографического описания источников. – Прим. ред.  



 
В.В. Колесов 

 

 26

представлены в собственном свете. Наша задача – описать современные 
представления о концепте в концептуальном плане. 

Согласно общепринятому суждению, концепт есть сложное идеаль-
ное образование из мира помысленного, материально предстающее в сло-
ве родного языка. Здесь мы не обсуждаем «концепт мебели» или «концепт 
театрального действа» – это вульгарная подмена термина концепция мод-
ным концепт. Речь пойдет о лингво-ментальном образовании, инкорпори-
рованном в плоть словесного знака. 

Обычно говорят о трехсоставности концептов, выделяяя образные, 
понятийные и символические их составы; иногда последние именуются 
«ценностными компонентами» концепта. В действительности же все они 
совместно суть конструктивные составы концепта, которые представляют 
его содержательные формы. Современная когнитивистика подошла к по-
ниманию глубинного, ментального состава концепта – «зерну первосмыс-
ла», которое задает ход развития содержательных форм на основе тропеи-
ческих усложнений. В последнее время настойчиво говорят о метафоре, но 
метафора как раз и обслуживает Образ. Обогащение содержательных 
форм четвертым составом давно подразумевалось русскими философами 
Серебряного века; С.Н. Булгаков утверждал: «Четверица – та же троица, 
только в движении», и источник такого движения проявляется в различ-
ных формальных средствах, какими бы они ни были – «внутренняя фор-
ма» слова, этимон или лингвистическая реконструкция компаративистов. 
Условно примем оформленность первосмысла в виде реконструкции пра-
индоевропейского корня, по суждению Эмиля Бенвениста состоявшего из 
«трехбуквенных сочетаний» – одного гласного и двух согласных. Напри-
мер, корень *prō с долгим гласным ō, в славянском произношении давший 
форму *pra (в значении ‘вперед’), передает первосмысл, сразу же полу-
чивший и форму его первообраза путем прибавления консонатного рас-
пространителя *pra-v. 

Слитное единство «первосмысла» и «первообраза» как его вопло-
щения мы и называем концептумом (от лат. conceptum – ‘зерно, зародыш’ 
концепта). Концептумы всегда сохраняют единство национального созна-
ния, тогда как их источники, «первосмыслы» обслуживают более широкий 
ареал родственных (индоевропейских) языков. Возникновение множества 
производных от корня прав – дело более поздних времен, последовательно 
и неотвратимо вычленявших исходный первосмысл корня (правда, пра-
ведность, справедливость и др. по мере развития сознания и потребностей 
общественной среды). Все производные исходят из концептума как своего 
основания («во всем есть свое основание» – Лейбниц). 

Слово образ является метонимическим удвоением слов об и раз (*ob 
и *raz); *ob имело значение ‘вокруг, около’ (ср. с распространителем об-л-ый 
‘круглый’), *raz ‘бить, удар (высеканием; слово общего корня с рѣз ‘выре-
зать’)’. Условный смысл этого образования был приблизительно таков: 
‘удар высеканием вокруг (материала)’ – термин зодческого мастерства.  



  
Суждения о концепте Образ 

 

 27

С самого начала общий первообраз был составлен из двух первосмыслов. 
Это и обеспечило сложную историю слова с его удвоенным концептумом. 

 
 

Образ 
 
Начнем с концептуального анализа концепта Образ, ограничившись  

материалом, представленным в «Словаре русской ментальности» (СПб., 2014). 
Слово образ общеславянского происхождения; в древнерусском 

языке «слово образ выражало целый ряд значений – конкретных и отвле-
ченных» (В.В. Виноградов): ‘внешний облик’ (1057), ‘портрет, изваяние’ 
(1057), ‘икона, образ’ (1096), ‘образец’ (1073), ‘прообраз, пример’ (XI в.), 
‘сущность, идея’ (XI в.), ‘поэтический образ, троп’ (1073), ‘род, разновид-
ность’ (XII в.), ‘образ действия’ (ΧΙΙ в.), ‘лицо, лик’ (ΧΙΙ в.), ‘знак, символ’ 
(ΧΙΙ в.), ‘лицо (грамматический термин)’ (XV в.) – по текстам, приведен-
ным в «Словаре русского языка XI–XVII вв.» (выпуск 12, М., 1987). По-
видимому, уже к XIII в., при постоянной поддержке калек с греческого 
языка, концепт Образ полностью сформировался, представая как последо-
вательность содержательных форм: прообраз – образ – образец – символ. 

Концепт Образ, представленный в этом слове, как всякий сложив-
шийся в сознании концепт имеет четырехчленный состав. Все четыре со-
держательные формы концепта сведем воедино в общую систему «при-
чинности», т.е. совокупности «четырех причин» Аристотеля: основания, 
условия, собственно причины и конечной причины – цели. Каждый член 
причинности объясняет действия соответствующей содержательной фор-
мы концепта: 1 – основания (что это такое?), 2 – условия (как проявляет-
ся?), 3 – причины (почему действует?), 4 – цели (зачем создается?). Поста-
новка указанных вопросов определяет позицию каждого из выявленных 
денотатов, выстраивая их каузальную связь в виде семантической кон-
станты – устойчивой и постоянной структуры смыслов. 

Последовательность дальнейших операций такова. Выборка текстов 
произведена по «Словарю русской ментальности» (для краткости опущена 
в изложении); на основе представленных текстов выявляются предикаты, 
которые затем редуцируются до денотатов с последующей редукцией 
денотатов до содержательных форм концепта и выявления концептума в 
виде внутренней формы слова (= концептума). 

Исходя из текстовых предикатов формируется система наличных 
денотатов, совместно выражающих ментальное единство предметного 
значения слова и объема предполагаемого понятия. 

1. Основания: иероглифы жизни, ближе к миру, чем к смыслу, само-
довлеющая сущность, образ дан как идеальный первообраз, первоначала 
бытия, категория сознания, а не признак объекта. 

2. Условия: первичное созерцание, продукт воображения, продук-
тивная сила воображения, формируется интуицией, синкретичен, предше-



 
В.В. Колесов 

 

 28

ствует ощущению, нормативен, а не природен, в нем еще жива магическая 
стадия. 

3. Причины: замена бытия, материально воплощенный вид, преди-
цируется и понимается, это удар или дар, при переходе к символу углуб-
ляется, закрывает предмет, омертвляя, является сам, его нельзя притянуть, 
осуществляет обмен веществ с природой. 

4. Цели: обобщение фактов, сохраняет предметный мир и украшает 
действительность, противопоставление своего чужому, несовпадение со 
своим собственным смыслом, основание искусства и факт культуры. 

Теперь возможно построение семантических констант, под кото-
рыми понимается постоянная ментальная сущность, а именно основание – 
смысловой концептум и зависимая от него каузальная связь условия, при-
чины и цели действия – по следующей формуле:  

 образ условия 
Основание первообраза понятие причины 
 символ цели  
Выделенные курсивом имена указывают на содержательные формы 

концепта (основание = концептум), остальные термины указывают на со-
став каузального ряда. 

При построении семантической константы выбор основания произ-
волен, по желанию мы можем исходить из любого концептума первообра-
за, но связанная с ним причинность действия в совокупности трех (усло-
вие – причина – цель) обязательно определяется этим основанием и им 
диктуется. Различие может состоять лишь в выборе словесных форм, со-
ответствующих формам основания, но в содержательном плане различия 
исключены, составы всегда эквивалентны (при условии, что эти формы 
установлены верно). Определим несколько постоянных причинных связей.  

 первичное созерцание 
Иероглиф жизни замена бытия «ударом» 
 основание искусства и культуры  
Читается: Образ – это иероглиф жизни, первичным созерцанием за-

меняющий бытие «ударом» (сознания) в целях создания искусства и фак-
тов культуры. 

Подбор текстов, ставших основанием денотатов, не случаен, все че-
тыре принадлежат современникам Л. Леонову – Г. Гачеву – М. Бахтину – 
Н. Арутюновой.  

 предшествует ощущению 
Образ как первообраз          предицируется и понимается 
 материальное обобщение фактов 

 



  
Суждения о концепте Образ 

 

 29

Читается: Образ – это идеальный первообраз, предшествующий 
ощущению, который предицируется и потому понимается как матери-
альное обобщение фактов. 

Естественно, авторы, «складывающие» такую последовательность, 
совершенно другие, а именно философы Серебряного века С. Булгаков – 
Е. Трубецкой – Г. Шпет – В. Розанов. Общий смысл передан в различных 
формах в соответствии с представлениями каждого времени об объекте. 

Основание более философского смысла дает следующую картину:  
 формируется интуицией 

Самодовлеющая сущность  закрывает предмет, омертвляя 
 несовпадение со своим собственным смыслом  

Читается: Образ – это самодовлеющая сущность, формируемая ин-
туицией, которая «закрывает» предмет, омертвляя его по причине не-
совпадения со своим собственным смыслом. 

Авторство принадлежит Н. Арутюновой – Н. Арутюновой – 
М. Бахтину – С. Аверннцеву. 

«Смысл» получается несколько туманный, но в общем ясный: под об-
разом подразумевается некая замкнутая сущность, которая разрушает свой 
собственный смысл, «закрывая» (редуцируя) предмет, отраженный в ней. 

Следующим моментом анализа должно стать соединение всех пред-
ставленных типов причинности по их отдельным составам; из сопоставле-
ния видно, что внутри составов наблюдается тождественность смысла. 

Основание – это основание первообраза (его заместитель) – образ 
как первообраз – самодовлеющая сущность – иероглиф жизни…. 

В результате определяется общий инвариант текста: основание 
предстает как «самодовлеющая сущность первообраза», что в точности 
выражает смысл концептума как энергии исходного первосмысла. 

Точно так же строятся инварианты условия, причины и цели: 
условие Образа есть первичное созерцание – (которое) предшествует 

ощущению – (и) формируется интуицией; 
причина Образа есть замена бытия «ударом» (восприятия) – (кото-

рый) предицируется и понимается – (и) закрывает предмет, омертвляя его; 
цель Образа есть материальное обобщение фактов – (в) несовпадении 

со своим собственным смыслом – (как) основание искусства и культуры. 
Перестановка денотатных составов конечного вывода не изменит, 

поскольку все типы высказываний собраны в соответствии с поставлен-
ными к ним вопросами. 

Так в полном виде представляли себе концепт Образ в разных научных 
коллективах и в различные периоды времени, основываясь на интуитивном 
понимании «первосмысла», явным образом словесно не выраженного. Един-
ственное, что мы сделали с помощью своего анализа, – разрозненные и 
случайные наблюдения отдельных авторов представили в концептуально 
цельном виде, в полном составе содержательных форм концепта, связан-



 
В.В. Колесов 

 

 30

ных каузальной связью. Характерно употребление слова удар («замена 
бытия ударом»), которое представляет собой константу в самóм определе-
нии концептума «вырезанное, выдолбленное». 

Итак, в общем инварианте определения под образом понимается 
первое проявление первосмысла концептума, который явно не выражен 
(«туманное нечто» – Аскольдов), предшествует понятию, в соединении с 
которым образует символ («образное понятие»). Это точно укладывается в 
ментальную парадигму концепта: Образ как воплощение первообраза 
предшествует Понятию и совместным усилием создает Символ. 

 
 

Образ и понятие 
 
Можно подобрать множество высказываний относительно понима-

ния концепта Образ, вот первые попавшиеся: «Образ или слово таят в себе 
магическую силу, позволяющую проникать в сущность вещи» 
(Э. Кассирер); «Изначальный образ (архетип. – В. К.) есть ступень, пред-
шествующая идее, это почва ее зарождения» (К. Юнг). Развернуто опреде-
лял суть Образа Николай Гартман: «Тем, чем понятие является в науке, – в 
повседневном познании является представление», т.е. образ; в образах 
представлена «широчайшая традиция осознанности», поскольку «позна-
ние предметов именно в том и состоит, что сознание получает о них пред-
ставление». И образ, и понятие – одинаково «представления», и «только в 
научной рефлексии… образ обладает уже не подвижной формой пред-
ставления, но принимает более твердую и логически более совершенную 
форму понятия». «На первый план познания выбивается» то образ, то по-
нятие. Сознание «схватывает либо одно, либо другое»; это «формы образа 
предмета» в разном ракурсе. Это прямое указание на равноправие двух со-
держательных форм в высоком и низком стилях мышления. Таково гер-
манское представление о соотношении двух содержательных форм кон-
цепта, одинаково реальных (в отличие от идеальных символа и 
концептума), узаконенное кантовским афоризмом: «понятия без образов 
слепы, образы без понятий глухи». Постоянное перетекание образа в по-
нятие и наоборот представляет состояние, переходное от образного типа 
мышления к понятийному. 

В отличие от этого в русском представлении каждый образ связан не 
с понятием, а с символом; образ символичен, поскольку он двузначен, од-
новременно обращен в сторону вещной действительности и реальной идеи 
(смысл философского реализма). В этом смысле и понятие предстает про-
сто как символ замещения. Другими словами, русское сознание охватыва-
ет всю область конструктивных содержательных форм концепта, сразу и 
образ, и понятие, и символ, объединяя их в своего рода символическом 
мышлении. Отсюда огромная роль словесного знака (слова и Слова), ко-
торый, будучи символом, проходит соответствующие этапы развития – от 



  
Суждения о концепте Образ 

 

 31

символа уподобления (образ) через символ отождествления (символ) к 
символу замещения (понятие). 

Идея прикрепляет образ к смыслу, делает его осмысленным. Уточ-
ним понимание «образа» и «понятия» в их содержательном смысле. 

 
 

Историческая справка 
 

Слово образ восходит к корню раз- // рѣз- – это нечто вырезанное, 
т.е. явленное, обозначенное как представитель конкретной вещи; слово 
понятие современное значение получило только на исходе ΧVΙΙΙ в., хотя 
известно с начала его в значении ’сила, способная к разумению’, или 
‘мысль воображаемая’, которой вполне могло быть и представление (образ – 
это понятие о вещи, ср. дать понятие – дать представление о вещи), затем – 
понятие о слове («определение вещи есть... понятие, выраженное речью»), 
которое благодаря своей близости к слову есть косвенное понимание вещи, – 
это символ, и только в конце XVIII в. стало понятием об идее, т.е. собст-
венно понятием в современном смысле термина (как понимание идеи ве-
щи, данное в слове). 

Термин понятие в нашей традиции известен с 1703 г., до того слово 
понятие обозначало ‘брак’ (понять – взять замуж). На протяжении всего 
XVIII в. происходило переосмысление слова сначала как представления о 
вещи в сознании (Сумароков: «одними понятиями своих чувств доволен»), 
затем как понимания вещи в слове познанием (у философа Козельского в 
переводах: «определение (definition) вещи есть явственное и полное ее по-
нятие»), наконец как понятия об идее, т.е. собственно понятия (Антиох 
Кантемир: «идею по-русски я бы определил понятием»; Ломоносов: «об-
щее философское понятие о человеческом слове»). Только в «Словаре 
Академии Российской» в конце этого века понятие понимается как ‘сила, 
способная к разумению’, т.е. пониманию, и как ‘мысль воображаемая’.  
В этом смысле понятие есть понимание идеи вещи, данное в слове. 

Номиналист под образом понимает всякое представление вещи в ее 
отчужденном виде, но также вещно: в виде изображений, типов, гешталь-
тов, даже конкретно в наборе признаков вещи. Не так понимает дело реа-
лист. Формально лингвистически на основе семантического треугольника 
он показывает, что «образ» есть отношение слова (знака) к идее, т.е. вооб-
ражаемый предмет на уровне сознания, представленный во всей полноте 
признаков; другими словами, это словесное значение S (десигнат), связы-
вающее словесный знак с идеей. Таково психологическое представление 
образа. В старых русских текстах мы находим следующее определение 
образа: «Образъ нѣсть όбраза όбразъ, но сáмаго первообрáзнаго» – т.е.: 
образ первым впечатывает в реальность содержательный первосмысл кон-
цептума. 



 
В.В. Колесов 

 

 32

Наоборот, «понятие» есть отношение идеи к предмету, т.е. понятая 
(схваченная мыслью, фиксированная в слове) идея – уровень познания, 
логически пополненное предметным значением значение словесное (в ре-
зультате их соединения и образуется «идентифицирующее значение» – 
понятие), т.е. уровень, представленный в полноте своих содержаний и 
объемов. Это логическое снятие помысленного понятия с явленных обра-
зов, как это описал, например, Г.Г. Шпет: «Нам важно значение, смысл, а 
чтобы его извлечь, нужно “перевести” образы в понятия». Понятие – самая 
неустойчивая форма концепта, способная измениться в любой момент по 
всякому поводу, тот же Густав Шпет назвал понятия «балетом бескровных 
категорий», а Э. Кассирер определенно заявлял, что «обессиленное» поня-
тие уже не удовлетворяет современную науку, поскольку «понятие не 
приносит в познание нового содержания…. Вместе с тайной номинально-
го значения сохраняется и вся тайна “понятия”». 

Понятие устанавливается на основе суждения, выраженного в грам-
матической форме предложения, а предложение – «образование неопреде-
ленное, неограниченно варьирующееся, это сама жизнь языка в действии» 
(Э. Бенвенист) – т.е. в речи. Контенсивная лингвистика вообще полагает, 
что исходным пунктом всякого анализа является не понятие в отдельном 
слове, а «живой акт мысли», в котором понятие – «элемент высказыва-
ния»; «понятие – потенция мысли», актуализирующаяся в речевом мыш-
лении. При этом в переломные эпохи понятия, создавая «новые формы 
языкового воплощения, получают бόльшую, чем раньше, независимость 
от слов» (М. Фуко). Ср. следующее суждение: «Философ… полагает, что 
понятие – это заместитель вещи, вместо того, чтобы видеть в нем момент 
эволюции мышления… Находящиеся в процессе диалектическго развития 
понятия весьма неустойчивы и порой неопределенны. Они подобны хруп-
ким зародышам… Мы всегда должны испытывать недоверие к понятию, 
которое не смогли еще диалектизировать» (Г. Башляр). Характерно упо-
минание «зародыша»: понятие и есть «проросший в образе» зародыш кон-
цептума, актуально выражающий его потенциальный смысл, годный для 
данного момента. Американский ученый Дж. Лакофф полагает, что «мыш-
ление является воплощенным и образным… Понятийная система органи-
зована в терминах категорий... согласно способам категоризации». То 
есть: мышление происходит в образах (гештальтах), а понятие предстает 
как категория рода, основанного на видовых образах путем их категориза-
ции, которая в свою очередь есть «продукт человеческого опыта и воображе-
ния». Всё это – вещное представление образов и понятий; не так понимают 
дело отечественные мыслители. Ср. замечание М. Мамардашвили: «Новые 
понятия выступают как новые конкретизации самого нашего понимания, а 
не его объекта». Объект дан в образе, в понятии он обобщается, пройдя 
предварительную чистку в горниле символа. 

 
 



  
Суждения о концепте Образ 

 

 33

Пример 
 
Известный пример из эпохи криминальных 90-х годов. В ожесто-

ченной схватке за собственность, ранее принадлежавшую государству, 
новые стяжатели доходили до самых крайних пределов дозволенного.  
В речевом обиходе возникали многие выражения, метонимически обозна-
чавшие отношение народа к этим стяжателям. Волосатая рука, мохнатая 
рука, косматая рука… Эти образные понятия, представленные сочетани-
ем прилагательного (= содержание понятия) и существительным (= объем 
понятия), выступали в качестве символического обозначения личности, 
рвущейся к собственности (рука – символ власти, заимствованный еще в 
отдаленные времена). В конце века это представление как образ отстоя-
лось в «понятии» волосатость (у него такая волосатость, что… – писали 
газеты). Пройдя «чистилище» символа (а образное понятие – символ, ср. 
нем. das Sinnbild ‘символ’, буквально ‘смысловая картина’), понятие выпало 
из системы образных обозначений и предстало в своей законсервированной 
форме со свойственным в этом случае суффиксом -ость (крайняя предель-
ность качества, созданная из «расплавленной формы» прилагательного). 
Выбор первого сочетания из трех объясняется просто: ни мохнатый, ни 
косматый не стали пороизводящими для понятия, для этого годился только 
мифологически проработанный волосатый: магический волос отдаленно 
сыграл свою роль в оперативном понятии «на случай». 

 
 

Примечание 
 
Особо следует сказать об образных понятиях, которые в средневе-

ковом ментальном пространстве были основным средством понимания, а в 
современном употреблении выступают в роли оперативных понятий, час-
то символического содержания. Образные понятия образуются сочетанием 
имени прилагательного (выражает содержание понятия) и имени сущест-
вительного (выражает объем понятия), ср. белый дом, большой дом, жел-
тый дом, казенный дом и прочие «дома» того же рода. Интересно, что все 
такие образования понимаются в социальном смысле, что как раз и свой-
ственно новообразованиям в эпоху понятийного мышления. У первого 
сочетания возникает символическое значение ‘резиденция правительства’, 
у второго – ‘резиденция тайной полиции’, у третьего – ‘психлечебница’, у 
четвертого – ‘тюрьма’ и т.д. 

Особенно сложно определять состав отвлеченных понятий, прежде 
всего встает вопрос о референте R у отвлеченного понятия. Например, 
каков действительный референт у концептов Правда или Справедливость? 
По самому распространенному суждению, референтом таких понятий яв-
ляется референтная ситуация, представленная конкретным фактом, собы-
тием или состоянием и связанная с определенным действием. По такой 



 
В.В. Колесов 

 

 34

логике, у одного и того же понятия может быть множество референтов, а 
это значит, что и тут понятие склоняется к символу (Правда и Справедли-
вость и являются символами русского сознания). Справедливость предстает 
во множестве оттенков, зависящих от разных фактов; но таково вообще 
обычное соотношение между идеей и воплощенными ее манифестациями. 
По-видимому, в концептуальной сфере за референт можно признать скры-
тую совокупность всех исходных и производных концептов, совместно 
предстающих как основание концептуального понятия и представленных в 
ряду Причинности: Справедливость есть праведность правды, основанной 
на праве. Но такое понимание также условно, оно отсылает к столь же от-
влеченным «понятиям», опять-таки сводя понятие к символу. Свое значение 
имеет и близкий контекст: символ проявляется в контексте, а понятие авто-
номно и потому «беззащитно» от давления текста. 

«Образы приходят к нам двумя путями – как продукты воображения 
и как продукты воспоминания» (Б. Рассел). Следовательно, все образы – 
продукт умственной деятельности, не связанный с представлением реаль-
ности. Согласно такой точке зрения, все вообще мышление не связано с 
действительностью и является целиком помысленным – от образа до по-
нятия. Как известно, американские когнитивисты особенно выделяют зна-
чение образа и – шире – образности (включая символ) в действиях концеп-
тов. Р. Лангаккер подчеркивает то обстоятельство, что языки различаются 
не только по своей структуре, но и по типам образности (imagery). Это по-
нятно: визуальное постижение концепта удобнее всего, проще «увидел и 
описал», чем «понял и объяснил». В конце концов, практичные американ-
цы и своих «детей» (разного возраста) воспитывают «на картинках» с ми-
нимумом текста. 

Очень точно о сущности образа высказался французский этнолог 
Клод Леви-Стросс (выделения в тексте мои. – В. К.): «Образ не может 
быть идеей, но может играть роль знака или, точнее, сосуществовать с 
идеей в знаке (т.е. в слове. – В. К.). И если идеи пока там нет, то он может 
оберегать ее будущее место и выявлять негативно ее контуры. Образ яв-
ляется неподвижным, однозначно связанным с сопровождающим его ак-
том сознания. Знак и образ становятся означивающими, хотя они пока еще 
лишены содержания, т.е. находятся вне одновременных и практически 
неограниченных отношений с элементами того же типа, что является при-
вилегией понятия (т.е. идеи. – В. К.). Вместе с тем, они уже заместимы, 
иначе говоря, способны к поддержанию последовательных во времени от-
ношений с другими элементами (концепта. – В. К.), хотя и в ограниченном 
количестве, и… всегда образуют систему… (в которой) “объем” и ”со-
держание” логиков существуют не как два различных и дополнительных 
аспекта, а как слитная реальность (понятия. – В. К.). 

Образ как основной “элемент” мифологического сознания (которое 
и описывает автор), замещая еще неизвестное понятие, как первая форма 
про-явления концептума играет роль понятия, а то, что образ “неподви-



  
Суждения о концепте Образ 

 

 35

жен” и “связан” с моментом действия, объясняет вообще всю структуру 
мифологического мышления». 

«Современная наука не вернулась к идеям Платона… но она верну-
лась к характерному и для Платона, и для всей греческой мысли, и для 
Возрождения синтезу образа и идеи, к образности мышления и к интел-
лектуальной глубине образа» (Б.Г. Кузнецов), что мы и видим в развитии 
представлений о роли метафоры и иронии как заключительных этапов в 
развертывании подобной образности. Необходимо только помнить, что у 
Платона одно и то же слово ιδέα означает и идею, и образ, так что трудно 
их разграничить в текстах. «Именно образы, а не суждения, именно мета-
форы, а не утверждения, определяют большую часть наших философских 
убеждений», – подтверждает Р. Рорти. Отсюда его собственное воспри-
ятие зрения как основной метафоры познания, сменившей «платонист-
скую» идею простой видимости. Если покопаться в концептуальных осно-
ваниях произведенной замены, окажется, что и идея, и зрение (вид) – 
общего происхождения, восходят к концептуму εἶδ-ος, перенесен только 
взгляд: от объективного вида к субъективному зрению. В переводах с анг-
лийского известная формула Канта передана так: «интуиции без концеп-
ций слепы», что следует понимать иначе – «образы без понятий слепы». 
«Требуемыми сущностями являются как раз концепции и интуиции», при-
чем «понятие концепции может, если угодно, рассматриваться как ‘источ-
ник познания необходимых истин’» (Рорти). Этот автор ставит знак равен-
ства между концепцией и аналитической истиной, между интуицией и 
синтетической истиной. Ср.: «хотя понятие без восприятия просто пусто, 
восприятие без понятия слепо – оно совершенно не поддается примене-
нию» (Н. Гудмен), где представление – это образ. 

Сравнение древнерусского и современного русского литературных 
языков показывает, что состав значений у слова образ фактически не изме-
нялся: в древнерусском это ‘вид, очертание’ – ‘подобие (чего-л. чему-л.)’ – 
‘форма воплощения, способ действия’ – ‘образец, прообраз, тип’; в совре-
менном языке это ‘вид, облик’ – ‘наглядное изображение’ – ‘порядок, спо-
соб’ – ‘образец’. На этом основании формула концепта Образ предстает в 
следующем виде.  

 ‘наглядное подобие’ как условие 
‘Вид, облик’ как основание ‘способ действия’ как причина 
 ‘образец’ как цель  

Слово понятие в ментальном смысле предстает в следующих значе-
ниях: ‘форма мышления’ – ‘мысль о предмете’ – ‘представление о чем-л.’ – 
‘взгляд на что-л., мнение о чем-л.’ со следующей формулой концепта.  
 ‘представление о чем-л.’ как условие 
‘Форма мышления’ как основание ‘мысль о предмете’ как причина 
 ‘мнение, взгляд’ как цель 



 
В.В. Колесов 

 

 36

В самом общем виде понятие есть актуализованный в реальности 
концептум, как он понимается в текуцщий момент, и, видимо, об этом цве-
тисто говорит Поль Рикёр: «Понятие образуется в эмпирической реально-
сти, двигаясь от побега к своему бессознательному основанию». Понятие 
есть форма определенности мысли. Э. Кассирер полагал: «Приобретая чис-
тую форму своего бытия – понятие, – дух завершает свое формирование в 
абсолютном знании. …Понятие есть не только средство изображения 
конкретной жизни духа… Ведь первичная задача образования понятий  
состоит не в том, чтобы придать представлению более общий характер… а 
чтобы вести его ко все более растущей определенности. Если уж от понятия 
требуется “общий” характер, то ведь он не самоцель, а лишь средство, по-
могающее достичь подлинной цели понятия – определенности… Путь, ка-
ким движется язык, есть путь к определенности». 

Наоборот, мир животного «беспонятен», потому что там нет слова, 
чтобы в потоке постоянно возникающих в сознании вещей, событий и 
фактов выявить сходное и обозначить его знаком. В этом и состоит един-
ство речемысли – мысль без знака никак не реализуется. 

 
 

Историческая справка 
 
В своем трехтомном сочинении Э. Кассирер рассмотрел «миры» языка 

(образ) и внешнего мира (символ), столкновение которых и стало историче-
ски основой понятий о мире (в мысли) – в момент, «когда на первый план 
выходит проблема Истины», т.е. разграничения того, что может быть истин-
ным, а что ложным. В этом состоит основной интерес как средневековых 
схоластов, так и современных номиналистов. Кристаллизация понятия про-
ходит свои этапы, которые осуществляются в состоянии «имманентной 
(внутренней) диалектики противоречий» вещи и ее свойств (в образе), души и 
тела, сакрального и профанного (в символе). В отличие от конкретного (вещь) 
общее и особенное (знак и идея) «разделяются не по своему бытию, но по 
своему смыслу». Онтологическая проекция сменяется гносеологической. 

Глубокая мысль Кассирера о том, что язык через слово направляет 
мысль на все большее отчуждение от языка, подводит его к идее относи-
тельности понятия, возникающего из столкновения созерцания в образе и 
представления в символе. Именно в понятии мысль, явленная в языке, 
«освобождается от потенциарности и переходит в совершенную актуаль-
ность» в виде «научного понятия» (а не просто понимания-схватывания), 
но при этом «как и прежде сохраняет тайную связь с языком». Потому что 
только язык сохраняет отсылку ко всеобщему и особенному, тогда как 
«понятие как чистая структура отношений» всего лишь фиксирует момент 
схватывания мыслью своего содержания в присущих ему объемах. Только 
«в области языка мы входим в подлинно понятийное мышление», обу-
словленное движением действительности образа и реальности символа 



  
Суждения о концепте Образ 

 

 37

навстречу друг другу, с образованием «мгновенной их связи» во взаимном 
отношении – в понятии как содержательной форме концепта. Только то-
гда «знак освобождается от сферы вещей, чтобы стать чистым знаком от-
ношения и порядка», переходя в научное понятие («квалифицирующее») и 
создавая термин, которому «нужны прочность и однозначность». В отли-
чие от образа и символа «понятие функционирует в рамках закрытой сис-
темы», т.е., по-видимому, в сжатом пространстве между чувственным об-
разом и культурным символом. Близость понятия к концептуму (к Логосу) – 
именно в его универсальности и «всечеловечности», и «в этой всеобщно-
сти снимаются не только индивидуальные (т.е. образы), но и националь-
ные (т.е. символы) различия». Таким образом, мир единит холодная одно-
мерная мысль, освобожденная от вериг языка, хотя языковые формы ее 
воплощения по-прежнему сохраняют тепло человеческого чувства в обра-
зе и старой традиции в символе. Потому что «понятие как таковое, кажет-
ся, теперь уже не способно своими силами прорваться к действительности; 
оно вращается в кругу собственных порождений и образований», а этого 
недостаточно для продвижения вперед. 

Но образ не есть предмет познания… оставаясь образованием соз-
нания… Это содержание сознания (Н. Гартман). В этом суждении содер-
жательные формы концепта разведены по составам мышления: образ в 
сознании, понятие в познании, символ в знании. 

О соотношении образа и понятия писал А.А. Потебня со своей пси-
хологической позиции: «Чувство есть всегда оценка наличного содержа-
ния нашей души и всегда ново… Чувственный образ – исходная форма 
мысли… Апперцепция (зависимость восприятия от опыта. – В. К.) есть 
участие известных масс представлений в образовании новых мыслей (т.е. 
понятий. – В. К.)… сильнейших представлений… они организованы… на 
основе ассоциаций и слияний… tertium comparationis и есть средство ап-
перцепции… он же есть признак, по которому в слове обозначает вновь 
познаваемое, и называется представлением… (без оформления в звучании) 
мысль не может достигнуть ясности, представление (чувственный об-
раз) не может стать понятием (необходимо и слово)… Мысль наша по 
содержанию есть или образ, или понятие; третьего, среднего между тем и 
другим, нет… (символ у Потебни – нечто иное). Если образ есть акт соз-
нания, то представление его есть познание этого сознания». 

Но «психологическое единство человечества» справедливо видят в по-
нятийном компоненте концепта; психическое представлено в логическом. 

 
 

Понятие и образ 
 
Представление о понятиях, дающих якобы наиболее точное знание, 

постоянно оспаривается. М. Хайдеггер предупреждал против «забывания 
бытия» в результате растворения реальности в абстрактных понятиях, а 



 
В.В. Колесов 

 

 38

Л. Витгенштейн вообще полагал, что всякая «метафизика – блажь языка». 
Дело в том, что человеку важна не истинность, а подлинность, которая 
предстает в образах и отражает реальность непосредственно. В противо-
положность американским номиналистам, в качестве значения признаю-
щим только предметное значение (денотат), французский философ пола-
гает, что «язык основан на денотации не больше, чем на сигнификации». 
Это прямое указание на концептуализм, для которого денотат и десигнат 
одинаково важны как моменты, образующие понятие. 

Напомню, «образы приходят к нам двумя путями – как продукты 
воображения и как продукты воспоминания» – о личном опыте наблюде-
ния речи нет. Между тем именно это последнее существенно для русской 
ментальности. Русская философия использует образы и символы по пре-
имуществу. Даже «философия оперирует не “чистыми понятиями”, а язы-
ковыми конструкциями, которые “бытийствуют” по своим собственным 
законам и весьма неоднозначно соотносятся с текучим потоком реально-
сти». По мнению таких философов, существует только мир смыслов, лишь 
отчасти выражаемых понятиями. 

Для психолога загадка, «почему именно образование понятий вы-
ступает в качестве предпосылки высшей формы интеллектуальной дея-
тельности, характеризующейся максимальными разрешающими возмож-
ностями» (М. Холодная). Ответ дается тут же: потому что «образование 
понятий – это процесс развития значений слов, в ходе которого происхо-
дит изменение структуры обобщения». «Образование понятий – это дли-
тельный процесс. И хотя отдельные элементы этого процесса можно за-
фиксировать на самых ранних стадиях онтогенеза… тем не менее… 
собственно понятия появляются только в переходном (подростковом) воз-
расте примерно с 11–12 лет… Мышление в понятиях обеспечивает воз-
можность нового типа понимания объективного мира… создается его сис-
темный характер», что понятно, ибо именно словам учат в средней школе. 

Распространяя свои суждения на область этики, Кант говорил о трех 
проявлениях основного принципа критической этики – категорического 
императива. «Императив называется гипотетическим, если он указывает, 
каким средством надлежит пользоваться или какое желать, чтобы осуще-
ствилось предполагаемое как цель (это символ. – В. К.); он называется ка-
тегорическим, если выступает как обязательное требование, которое не 
заимствует свое значение из значения другой цели, а обладает ею в себе 
самом, в установлении последней, посредством себя определенной ценно-
сти» – это понятие. Практический императив – это образ: «поступай так, 
чтобы ты всегда относился к другому как к цели, а не как к средству». 

И. Кант выразил необходимую связь «образ – понятие», современ-
ные психологи показывают зависимость понятийного мышления от образ-
ного на примере И.М. Сеченова и А. Эйнштейна, которые «мыслили ощу-
щениями». Не чужды этого понимания и западные философы: «Я 
составляю, переделываю и разрушаю свои понятия, исходя из подвижного 



  
Суждения о концепте Образ 

 

 39

горизонта» образов (Ж. Делёз). Психолог М.А. Холодная обобщает: «Судя 
по всему, чувственно-сенсорные впечатления, актуализирующиеся в пси-
хическом пространстве понятийной мысли, выступают в качестве интегра-
торов двигательного, сенсорного и эмоционального опыта субъекта на по-
нятийном уровне. Понятийная психическая структура, таким образом, и в 
условиях зрелого интеллекта не функционирует как чисто рациональное, 
внеопытное образование… и понятийное мышление ориентировано на 
воспроизведение в познавательном образе предметной реальности». 

Переведя с научного на русский язык это определение, получим тот 
же результат: понятие опирается на образ как на условие своего существо-
вания. Ничего нового нет и в суждениях об образовании понятий. Схема 
образования понятий у психологов представлена на основе скрытого в 
подсознании семантического треугольника с углами «знак», «объект» и 
«понятие» (М. Холодная). Процесс образования понятий описан как «фа-
зы» совместного движения от знака и объекта к понятию через зону «по-
средников» – трех типов переработки информации (словесно-речевое  
определение, визуальная схема и чувственные впечатления). Это логиче-
ская проекция «восходит» к понятию по обеим линиям, создающим как 
объем (объект-понятие), так и содержание (знак-понятие) понятия. 

Образ преобразуется в соответствии с наличным требованием, со-
ставляя оттенки и степени, тогда как понятие дает понимание в целом – 
все зависит от точки зрения, с которой подходят к интерпретации явления. 
Например, цилиндр образно воспринимается как круг (вид сверху) или как 
прямоугольник (вид сбоку), и только наклонная фигура дает понятие о 
том, что перед нами именно цилиндр. Связь образа с понятием охватывает 
все формы бытия, начиная со звукового состава языка: звуки речи – обра-
зы смысла, фонемы языка – их понятия. 

 
 

Примеры 
 
Э. Кассирер показал неразрывность субъективного (образа) и объек-

тивного (понятия) – («отчасти чувственное, отчасти духовное») во всех 
сферах бытия, внутреннюю «встроенность» человеческого сознания в 
бытие, неразрывность сознания и бытия как единого. Он показывает это 
именно на фактах языка. Например, двойственное число «по своему про-
исхождению является, с одной стороны, объективным, с другой – субъек-
тивным», объективно как «выражение чистого предметного созерцания» 
(пары реальны), субъективно в выражении личного восприятия, причем 
при утрате двойственного числа «новая точка зрения устанавливается в 
сфере личного гораздо медленнее, чем в сфере предметности». В разных 
языках утрата этого грамматического числа происходила не одинаково 
быстро – скорее всего это случилось в тех языках, которые ориентированы 
на «вещность» (номиналисты), и дольше сохранялось у реалистов с их 



 
В.В. Колесов 

 

 40

особым отношением к духовно-личному, а в этом «совершенно очевидно 
выражается универсальная логико-языковая связь» соответствующей мен-
тальности. Такое же состояние Кассирер видит и в глагольных залогах, и в 
притяжательных местоимениях: то, чем обладают, – предметно, «однако 
объявление вещи собственностью придает ей самой новое свойство, пере-
мещает ее из сферы просто природного в сферу лично-духовного налично-
го бытия». Образ вещи и понятие о ней соприсутствуют постоянно, выра-
жая свои связи и в языке. 

Падежи русской грамматической системы также четко делятся на-
двое: понятийные падежи типа именительного и винительного и наглядно-
образные типа родительного и предложного. Исторически, надо полагать, 
структурно-понятийные образовались (или получили современное значе-
ние) позже «образных», подстраиваясь под систему падежных отношений; 
например, при переходе от эргативного строя к современному номинатив-
ному – в связи со сменой обратной перспективы высказывания на прямую, 
от говорящего. Важно подчеркнуть длительную традицию сохранения 
двойной системы соответствий: образного и понятийного, логического. 

Существует мнение о множественности определений одного объекта в 
понятии. Такое мнение восходит к суждению кантианца А.И. Введенского, 
согласно которому «понятие – это точка зрения на ту или иную множествен-
ность представлений» – подчеркивается относительность понятия. 
Ю.С. Степанов считает такую позицию одной из привлекательных черт но-
минализма. Проблема связи с языком (со словом, понятие выражающим) не 
ставится – из-за опасения свести обсуждение к проблеме «многоименности». 
Ср. приведенные автором сопоставления: концепт понимается как понятие 
(Черч), как смысл (Фреге), как сигнификат, т.е. десигнат (сам автор) и т.д. 

Содержательно и очень точно концепт Образ описала Н.Д. Арутюнова. 
Вот некоторые ее положения, к которым нечего добавить: «Образ – это кате-
гория сознания, а не действительности… Незащищенность образов от эмо-
ций определяет их основную “резиденцию” в сознании… Образ формирует-
ся интуицией…. Стихийность формирования образов определяет их 
автономность, неподвластность человека, спонтанность их появления и ис-
чезновения из актуального состояния сознания… Образы неистребимы…. 
Образ – не орудие, а самодовлеющая сущность… Образ можно увидеть 
только внутренним взором… Объект восприятия и его образ находятся в 
дополнительном распределении… Образ синтезируется, раскрывается соз-
нанию, из смутного и неясного становится все более определенным и от-
четливым, он приближается, переходя в крупный план. Этот феномен само-
раскрытия образа П.А. Флоренский назвал обратной перспективой…» 

Это точное описание содержательной формы концепта-слова, пред-
ставленное в образной форме. Более того, автор справедливо возводит к 
образу (точнее, к образности) все остальные содержательные формы, 
именуя их в следующем виде. 

 



  
Суждения о концепте Образ 

 

 41

Образ(ность) 
 

 
метафора эмблема символ 

 
 

                                    знак 
 
Метафора – сдвоенный образ, символ – стабилизированный образ (т.е. 

знак), эмблема – идентифицирующий образ. Заменив отчасти термины, мы 
получим схему основоположника современной теории знака Чарльза Пирса: 
знак иконический (= метафора), индекс и символ. В теории содержательных 
форм это соответственно: метафора = образ, эмблема-индекс = понятие, 
символ = символ. С когнитивной точки зрения, метафора есть ментальный 
«переключатель» содержательных форм концепта на образ апофатическим 
утверждением при отрицании другого. По мнению М. Блэка, «метафора 
именно с о з д а е т, а не выражает сходство», образуя различия, ибо в глу-
бинной структуре метафоры кроется отрицание. Именно поэтому новые от-
крытия поначалу определяются метафорически. Ученые прибегают к Обра-
зу благодаря его непосредственной связи с сущностью концептума, тем 
самым актуализируя его в момент открытия. Поэтому первооткрывателем 
незаслуженно считается тот, кто первым «возвел образ в понятие», дал оп-
ределение. Многие описывали явление психологической подавленности, но 
«открыл» его Селье, назвав явление стрессом. 

 
 

Примечание 
 
Дж. Лакофф под метафорой понимает образность, о чем можно су-

дить по определению, согласно которому высказывания и ситуации чело-
век понимает не в прямом смысле, а опосредованно, небуквально, почему 
это и можно интерпретировать метафорически, т.е. в образном смысле. 

Настойчивое стремление подменять всякую образность метафорой 
было замечено еще в самом начале разработки проблемы: постоянная 
подмена значения образности термином метафора «зашла так далеко, 
что мы постоянно обращаемся к метафорам, даже когда говорим о про-
стейших пространственных ситуациях» (Б. Уорф). 

Совмещенная неслиянность образа и понятия как форм познания 
также известна давно: «Благодаря языку мы обретаем лишь рассудочные 
понятия… Пусть один мыслит в образах то, что не способен мыслить аб-
страктно» (И.Г. Гердер). Неудивительно, что религия использует образ как 
основную содержательную форму; об этом говорил Л. Фейербах: «Образ-
ность есть сущность религии. Религия жертвует вещью ради образа». 



 
В.В. Колесов 

 

 42

Образ от понятия отличается тем, что он весь по своему составу есть 
образное явление, соотносится напрямую с десигнатом, тогда как «поня-
тие может применяться ко всему, что входит в его объем», т.е. в перемен-
ный денотат. 

 
 

Историческая справка 
 
Русский историк П. Бицилли связал указанные особенности мышления 

с формами русского языка. По справедливому его мнению, свободный поря-
док слов усложняет логическое мышление (именно это и вызвало в XVII в. 
сложные синтаксические конструкции): «Логика сознания, имеющего дело с 
понятиями, требует иного порядка… Восприятие всего данного в условиях 
реальной длительности, а не абстрактного времени, мышление идеями в бук-
вальном смысле, т.е. образами, а не понятиями, – такова сущность поэтиче-
ского конкретизирующего сознания. Теперь, надеюсь, ясна связь между дву-
мя главными особенностями русского языка: свобода в употреблении 
глагольных и отглагольных форм и свобода в расположении слов». 

Русский язык в этом отношении может быть назван поэтическим по 
преимуществу, т.е. образным с обращенностью к интуиции. Необходимо, 
впрочем, оговориться, что в современных условиях понятийного мышле-
ния интуиция любого рода действует только на фоне понятия; об этом вы-
сказался А.Н. Уайтхед: «Всё учение материализма применимо лишь к 
весьма абстрактным сущностям, продуктам логической интуиции… Фун-
даментальные понятия представляют собой конкретизацию тех философ-
ских интуиций, которые образуют основу культурного мышления данной 
эпохи. Если отвлечься от их использования в науке, то можно констатиро-
вать, что обыденный язык редко выражает эти интуиции в точной (т.е. по-
нятийной. – В. К.) форме. 

«В условиях реальной длительности» и проявлялся онтологизм русского 
мышления, в XV в. вызвав развитие философского реализма. О понятии Петр 
Бицилли судил так: «Над миром живых людей и феноменов природы возвы-
шается еще один мир – мир чистых понятий (ноосфера. – В. К.). Каждой кате-
гории объектов какого-либо вида соответствует особый объект – родовое по-
нятие. Именно объект, ибо хотя мы не видим и не осязаем понятий… они 
обладают бытием не менее реальным, чем бытие реального мира. Первый – 
опытный – мир служит в своей совокупности образом, символом второго, 
сверхопытного, занимая по отношению к нему подчиненное положение. Ка-
ждый элемент опытного мира является символом соответствующего элемен-
та второго – это проявление законченного реализма, объясняющего тот факт, 
что в русском языке все переносные значения слов носят “духовный” харак-
тер, манифестирующий явления мира (природы). При этом степень насы-
щенности метафорами в средневековом тексте бóльшая, но само по себе это 
доказывает, может быть, только то, что язык еще не успел, так сказать, дог-



  
Суждения о концепте Образ 

 

 43

нать мышление. Весь вопрос и сводится к тому, имеем ли мы дело с метафо-
рами или с подлинным и адекватным выражением мысли. Как это доказать? 
Известно, что в развитии человеческой речи был период, когда то, что для нас 
является метафорами… было когда-то самым точным воспроизведением 
мысли… Надо попытаться войти в круг мыслей средневекового человека, 
проделать вместе с ним его умственные операции». 

Очень глубокая мысль, справедливость которой неоднократно дока-
зана многими исследованиями. То, что сегодня нам кажется метафорой, 
есть прямое значение слова, т.е. выражение концептума только посредст-
вом образа – в момент, когда ни символа, ни тем более понятия в общем 
обороте не было. К сожалению, слишком часто наши современники вос-
принимают все факты вне их исторической последовательности, поскольку 
для них все они – одного качества и существуют совместно. Другими сло-
вами, совершают ошибку, против которой предупреждал А.А. Потебня, за-
метив: «Поверхность всегда пестрит наслоениями разных стадий». 

 
 

Историческая справка 
 
Интересно припомнить кантовское толкование связи образа с поня-

тием. Они нерасторжимо связаны друг с другом: «понятия без образа сле-
пы, образы без понятия глухи». Образ является в ощущении. «Ощущения 
можно назвать содержанием чувственного знания»: представление – об-
раз души. Существуют только два пути познания, через понятия или через 
наглядные представления, причем как те, так и другие как таковые даны 
или априори, или апостериори. Понятия обусловливаются функциями; де-
ло чувств – созерцать, рассудка – мыслить. Мыслить же значит соединять 
образные представления в сознании. 

«Способность суждения вообще есть способность мыслить особен-
ное как подчиненное общему» (Кант), а «проблема способности суждения 
должна была бы совпадать с проблемой образования понятия, ибо понятие 
и объединяет отдельные экземпляры в стоящий над ними род… Аристо-
тель называет Сократа первооткрывателем понятия, так как он впервые 
поставил под сомнение отношение особенного и общего, выражаемое по-
нятием… “Эйдос” Сократа превратился в “идею” Платона… теперь общее 
выступает как прообраз всех единичных образований, а аристотелевская 
энтелехия означает осуществление того, что ранее Сократ искал в эйдосе, 
а Платон – в идее… “проблема понятия превращается в проблему цели”… 
это подлинно движущее начало формирующее логос» (Э. Кассирер). 

Изложение Кассирером идей Канта приводит к выводу о том, что 
созерцание формирует образ (это восприятие у Канта), рассудок – понятие 
(аналитика Канта), а разум – символ (диалектика). «Идеи разума изобра-
жены символически… согласно целям, т.е. идеям». Кант понял современ-
ное понятие как субъективное свойство сознания, а образ – как субъек-



 
В.В. Колесов 

 

 44

тивное представление, тогда как символ предстает субъект-объектным со-
стоянием сознания и потому существует в синтезе образа и понятия (об-
разное понятие). Каждое данное образное созерцание должно быть подве-
дено под понятие. Сущность понятия в том, что «понятия становятся все 
время иными в зависимости от места, которое они занимают в продви-
гающемся систематическом построении целого… они развиваются и фик-
сируются в самόм этом движении… Мы находимся здесь внутри живого 
процесса и постоянного движения мысли» (Э. Кассирер). 

Итак, всякое познание начинается с образности, которую стилисты 
объявили зоной собственных интересов. Между тем образ является на-
чальным моментом движения к пониманию, т.е. к понятию, представляя 
собой первое видимое проявление ментального первообраза-концептума. 
Без предварительного прохождения через образ понятие невозможно, как 
невозможен и символ, воплощенный в образном понятии. В связи с этим 
повышается значение просторечия и диалектов, преимущественно образ-
ных в своем проявлении. Омертвление народных говоров с их образно-
символической потенцией является операцией, смертельной для литера-
турного языка и национальной культуры. Именно это и происходит  
сегодня. В результате на смену русским речениям приходят многочислен-
ные варваризмы чуждой ментальности, замутняющие речь и мысль (= ре-
чемысль), вплоть до утраты национальной идентичности. 

 
 

Сопоставление содержательных форм концепта 
 
Как вполне сложившийся концепт, Образ символичен, поскольку од-

новременно и сам является концептом, и входит в состав содержательных 
форм концепта Концепт. Последний представлен в виде концептуального 
квадрата, воплощающего ментальную парадигму сознания, и выступает в 
качестве идеальной схемы, в рамках которой организуется множество содер-
жательных подобий, например Лик – Лицо – Личность – Личина; София – 
Вера – Надежда – Любовь; Ум – Разум – Рассудок – Мудрость; Скука – Тос-
ка – Грусть – Печаль и многие другие, в своей совокупности организующие 
концептуальное поле народного сознания (ментальность). 

В заключение представим содержательные формы концепта Кон-
цепт в их формальном соответствии, используя полученные в результате 
анализа инварианты семантических констант (их установление прошло те 
же этапы, что и в случае концепта Образ, – для краткости опущено). 

Левые части схемы – понятие и символ – реальны (соотносятся с 
референтами), правые – идеальны (помысленны, связь с референтом от-
сутствует). Верхние содержательные формы концепта имеют денотаты 
(объемы понятия), нижние – своих денотатов не имеют. 



  
Суждения о концепте Образ 

 

 45

 
Понятие Образ 

  
 истинная мысль  первичное  

созерцание 
    
абстрактная  
сущность 

мыслимое 
содержание 

самодовлеющая  
сущность замена бытия 

    
 истинное  

понимание 
 материальное  

обобщение фактов 
Символ Концептум 

    
 условное  

обозначение 
 концепт  

в синкретизме 
форма  
посредования подобие  

понятия вещи 

сущность  
смысла  искомый Абсолют 

 порядок  
в знании 

 творит все  
значения 

 
По всем составам причинности понятие коррелирует с концептумом 

(является его актуальным воплощением), а образ – с символом, как реаль-
ное воплощение идеального. Все четыре состава концепта в основании 
имеют содержат сущности, но разного содержания: сущность смысла 
(концептум) отражена в достаточности первичного созерцания образа и 
формирует абстрактную сущность понятия. В границах условий символ 
реален, образ помыслен, но их содержание совпадает; цель во всех соста-
вах по определениям также общая – видеть или обозначать мир; семан-
тический синкретизм концептума воплощается в конкретной «истинной 
мысли» понятия. В составе причины такое же соотношение: образ – замена 
бытия вещи созерцанием, символ – подобие понятия вещи (образное по-
нятие). В границах целей такая же картина: материальное обобщение фак-
тов в образе приводит в символе к установлению их порядка в составах 
знания. В целом в символе воплощено знание, в образе – сознание, в поня-
тии – познание, а в концептуме – подсознание («бессознательное»). 

Если довериться интуиции средневековых схоластов относительно 
«магического квадрата», то можно выстроить ряд бинарных оппозиций. 

Противопоставление двух составов по вертикали создает подчине-
ние: образное понятие (символ) и понятие соотносятся друг с другом, рав-
но как и прообраз концептума соотносится с образом и в нем проявляется. 

Противопоставление по горизонтали предстает прямым противо-
поставлением двух сродных составов: взаимоотношение образа и понятия 
описано выше, а символ есть другое концептума. 

Противопоставление по диагонали превращается в противополож-
ность понятия – концептуму (который он воплощает), а образа – символу 
(в котором он воплощается). 



 
В.В. Колесов 

 

 46

Если подумать, то тут что-то есть. Во всяком случае, ясно представ-
лена системность структуры концептуального квадрата. 

Таким образом, все частные описания авторов, данные в разное вре-
мя и по различным поводам, в том числе и случайные (подсознательные) 
метафорические определения, вполне укладываются в реальную картину 
научного знания как актуального целого. Описательные определения, на-
капливаясь в текстах, постоянно приближают науку к абсолютному зна-
нию, но всего лишь в затронутых описанием фрагментах, и только по этой 
причине носят частный характер. Это тот случай, когда установить объект 
целиком по его частям затруднительно, если не невозможно. В принципе, 
полный состав текстов определенного автора или группы авторов, близких 
по своим воззрениям, способен представить четкую картину тех толкова-
ний описанных содержательных форм, которая отражает уровень знания, 
свойственного авторам текстов и характерного для их времени. 

Но это уже проблема герменевтики. 
 



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000500044004600206587686353ef901a8fc7684c976262535370673a548c002000700072006f006f00660065007200208fdb884c9ad88d2891cf62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef653ef5728684c9762537088686a5f548c002000700072006f006f00660065007200204e0a73725f979ad854c18cea7684521753706548679c300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002000740069006c0020006b00760061006c00690074006500740073007500640073006b007200690076006e0069006e006700200065006c006c006500720020006b006f007200720065006b007400750072006c00e60073006e0069006e0067002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f00630068007700650072007400690067006500200044007200750063006b006500200061007500660020004400650073006b0074006f0070002d0044007200750063006b00650072006e00200075006e0064002000500072006f006f0066002d00470065007200e400740065006e002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200063006f006e00730065006700750069007200200069006d0070007200650073006900f3006e002000640065002000630061006c006900640061006400200065006e00200069006d0070007200650073006f0072006100730020006400650020006500730063007200690074006f00720069006f00200079002000680065007200720061006d00690065006e00740061007300200064006500200063006f00720072006500630063006900f3006e002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f007500720020006400650073002000e90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006d007000720065007300730069006f006e00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006c0069007400e90020007300750072002000640065007300200069006d007000720069006d0061006e0074006500730020006400650020006200750072006500610075002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f006200650020005000440046002000700065007200200075006e00610020007300740061006d007000610020006400690020007100750061006c0069007400e00020007300750020007300740061006d00700061006e0074006900200065002000700072006f006f0066006500720020006400650073006b0074006f0070002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea51fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e3059300230c730b930af30c830c330d730d730ea30f330bf3067306e53705237307e305f306f30d730eb30fc30d57528306b9069305730663044307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020b370c2a4d06cd0d10020d504b9b0d1300020bc0f0020ad50c815ae30c5d0c11c0020ace0d488c9c8b85c0020c778c1c4d560002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken voor kwaliteitsafdrukken op desktopprinters en proofers. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200066006f00720020007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c00690074006500740020007000e500200062006f007200640073006b0072006900760065007200200065006c006c00650072002000700072006f006f006600650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200069006d0070007200650073007300f5006500730020006400650020007100750061006c0069006400610064006500200065006d00200069006d00700072006500730073006f0072006100730020006400650073006b0074006f00700020006500200064006900730070006f00730069007400690076006f0073002000640065002000700072006f00760061002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a00610020006c0061006100640075006b006100730074006100200074007900f6007000f60079007400e400740075006c006f0073007400750073007400610020006a00610020007600650064006f007300740075007300740061002000760061007200740065006e002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006600f600720020006b00760061006c00690074006500740073007500740073006b0072006900660074006500720020007000e5002000760061006e006c00690067006100200073006b0072006900760061007200650020006f006300680020006600f600720020006b006f007200720065006b007400750072002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents for quality printing on desktop printers and proofers.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


