
 

Мифологические образы в поэзии А.И. Тинякова 

 

 

73 

Как известно, мифы по праву считаются 

«важнейшим источником сюжетов и образов во 

все времена развития искусства» [1, с. 123]. По-

лагаем, что наиболее полно данная тенденция 

воплощается на рубеже XIX–XX веков в лите-

ратуре русского модернизма. Примечательно, 

что в центре внимания писателей, принадле-

жавших к этому художественному направле-

нию, оказываются не только прочно вошедшие 

в отечественную словесность античные и биб-

лейские мифы, но и мифы вавилонские, египет-

ские, иранские и другие. Отметим, что мифоло-

гические образы часто включают в свои произ-

ведения не только «мэтры» модернистской ли-

тературы, но и так называемые писатели «вто-

рого ряда». К их числу относится А.И. Тиняков 

(Одинокий), с чьим именем по праву связывает-

ся одна из заметных страниц литературы отече-

ственного постсимволизма. В поэтическом 

наследии Одинокого, состоящем из четырех 

книг – «Navis nigra. Стихи 1906–1912 гг.», 

«Треугольник. Вторая книга стихов. 1912–1921 

гг.», «Ego sum gui sum. Третья книга стихов. 

1921–1922 гг.», «Весна в подполье. Книга вто-

рая. Стихи 1912–1915 гг.» – и ряда неопублико-

ванных стихотворений, наблюдается активное 

использование образов, восходящих к мифам 

различных народов. Предлагаем условно выде-

лить в его поэзии три группы мифологических 

образов. Первая – образы античной мифологии, 

преобладающие в дебютной книге стихов 

«Navis nigra». В свете ее концепции, воплощен-

ной в эпиграфе, взятом из Краледворской руко-

писи: «Po puti wsei z Vesny po Moranu (На пути 

с Весны и до Мораны)» [2, с. 20], они приобре-

тают аллегорическое звучание, становятся но-

сителями устоявшегося в веках иносказательно-

го смысла. Вторая – образы библейской мифо-

логии (иудаистические и христианские) – самые 

многочисленные в наследии Одинокого. Третья 

– все остальные образы, заимствованные по-

этом из иранской, египетской, скандинавской, 

славянской и американской мифологии. Сразу 

оговоримся, что предметом нашего исследова-

ния станут вторая и третья группы мифологиче-

ских образов. В связи с этим отметим, что про-

блема, обозначенная в заглавии данной статьи, 

еще не становилась объектом внимания литера-

туроведов. Единственным исключением являет-

ся наша работа, посвященная исследованию 

античных образов в книге Одинокого «Navis 

nigra» [3]. Следовательно, вопрос о месте и 

функциях мифологических образов в поэзии 

А.И. Тинякова до настоящего времени остается 

открытым.  

Несомненно, библейские образы уже давно 

стали неотъемлемой частью мировой культуры, 

чем, на наш взгляд, и объясняется обращение к 

ним Одинокого. В центре внимания поэта как 

традиционные ветхозаветные и новозаветные, 

так и апокрифические сюжеты. Остановимся на 

некоторых из них подробнее. Так, образ Онана, 

ставшего героем раннего, не вошедшего ни в 

одну из книг стихотворения «Онану» (1906) 

был заимствован А.И. Тиняковым из Книги Бы-

тия. На данное обстоятельство указывает не-

точный эпиграф к тексту, взятый из Пятикни-

жия с указанием главы и стиха (XXXVIII, 9–10). 

Как известно, герой, внук патриарха Иакова, не 

пожелал стать настоящим мужем вдовы своего 

брата Фамари: «Онан знал, что семя будет не 

ему, и потому, когда входил к жене брата свое-

го, изливал семя на землю, чтобы не дать семе-

ни брату своему» (Быт. 38, 9) [4]. Бог, считаю-

щий подобный поступок преступлением, 

умерщвляет героя: «Зло было пред очами Гос-

УДК 82–1:398.2 

МИФОЛОГИЧЕСКИЕ ОБРАЗЫ В ПОЭЗИИ А.И. ТИНЯКОВА 

 2013 г.  Е.А. Казеева   

Мордовский госуниверситет им. Н.П. Огарева, Саранск 

kazeeva-ea@yandex.ru 

Поступила в редакцию 23.03.2013 

Анализируются мифологические образы в поэзии А.И. Тинякова, исследуются выполняемые ими 

функции. Особое внимание уделяется авторской интерпретации традиционных мифологических сюже-

тов. 

 

Ключевые слова: А.И. Тиняков (Одинокий), мифологический образ, миф, символ, стихотворение, 

лирический герой. 



 

Е.А. Казеева 

 

 

74 

пода то, что он делал; и Он умертвил его» 

(Быт. 38, 10) [4]. Согласно трактовке Одиноко-

го, именно богоборец-Онан открывает людям 

запретные плотские наслаждения, чем и вызы-

вает особый гнев Творца: «И был он истреблен 

тираном вечным – Богом / За то, что он вос-

стал, за то, что он посмел / За сказанной чер-

той, за роковым порогом / Открыть иную даль 

и путь в Иной Предел!» [2, с. 242]. Продолжая 

бодлеровскую традицию, воспринятую через 

посредство В.Я. Брюсова, А.И. Тиняков в дан-

ном стихотворении воспевает красоту порока, 

вырывающего человека из обыденной, пошлой 

жизни: «Он бросил нам намек, что есть краса в 

гниющих, / Он призракам отдал мечту свою и 

кровь / И – сделавшись врагом для буднично 

живущих, / Безумцам передал свой трепет и 

любовь» [2, с. 241–242]. В ранних христианских 

апокрифах присутствует образ Лилит, чьим 

именем названо стихотворение 1910 года (цикл 

«Славословия», «Navis nigra»). В данном тексте 

поэт следует малораспространенной мифологи-

ческой версии, согласно которой эта героиня 

была первой супругой Адама. После расстава-

ния с созданным Творцом человеком Лилит 

превращается в злого демона, издевающегося 

над спящими мужчинами. Первые три катрена 

стихотворения Одинокого описывают мучи-

тельное душевное состояние лирического героя, 

находящегося во власти вожделения. В заклю-

чительных четверостишиях это сильное чув-

ственное влечение персонифицируется именно 

в образе Лилит. Внешний облик героини воссо-

здается поэтом с помощью метафор: «О, как 

черны волос твоих змеи! / Ими сердце мое за-

души! // И, припав к распаленному чреву / И к 

туману бесплотных грудей, / Прокляну я пре-

красную Еву / И телесных ее дочерей!» [2, 

с. 65]. Так, этот мифологический образ в дан-

ном тексте становится символом вожделения и 

соблазна. Отметим, что вторую функцию Лилит 

– демона, убивающего детей, – поэт показывает 

в стихотворении 1909 года «Мерещится мне 

мальчик, пугливый и больной…» (цикл «Moritu-

ri», «Navis nigra»). Эпиграф, предпосланный 

ему, взят из святочного рассказа Ф.М. Достоев-

ского «Мальчик у Христа на елке» (1876), во-

шедшего в «Дневник писателя». Как известно, 

причиной гибели маленького героя Ф.М. Досто-

евского стало человеческое равнодушие, в сти-

хотворении же А.И. Тинякова ребенок увядает 

от переживаемого им процесса полового созре-

вания, сопровождаемого недозволенными плот-

скими открытиями: «Ему знакомы тайны от-

верженных утех <…> И вот увяло тельце, ду-

ша в тоске, болит… / О, милый, бедный маль-

чик! О, страшная Лилит!» [2, с. 51]. Итак, об-

раз Лилит трактуется поэтом двояко: она мучи-

тельница зрелого мужчины и убийца подраста-

ющего ребенка.  

Важное место в поэзии Одинокого занимает 

новозаветный образ Иисуса Христа, который 

является центральным в стихотворениях «Оди-

ночество Христа» (1915), «Долой Христа!» 

(1922), «Рассказ римского солдата» (1911). Пер-

вый текст (цикл «Глухие углы», «Треугольник») 

представляет собой лирический монолог Бого-

человека, вспоминающего роковую ночь в Геф-

симанском саду. Автор показывает душевное 

состояние родоначальника христианства в тот 

страшный миг, в конечном итоге переросший в 

вечность. Его доминантами являются скорбь, 

покорность, слабая надежда и смертельный 

ужас. А.И. Тиняков акцентирует внимание чи-

тателя на том, что Христос был и всегда оста-

нется одиноким, принесенную им жертву нико-

гда не оценят равнодушные люди: «Но ужас 

новый сердце ранит, / Когда – при зорком свете 

звезд – / Священник тихо мне протянет / С мо-

им изображеньем крест!» [2, с. 100]. Отметим, 

что данное стихотворение вошло в состав цикла 

«Глухие углы», рисующего образы людей, от-

вергнутых обществом, – проститутки, нищенки, 

мальчика из уборной. Эти герои близки самому 

поэту, сознательно выступающему против ли-

цемерной общественной морали, не способному 

найти свое место в жизни. Именно данный ас-

пект важен в трактовке тиняковского образа 

Христа. Другая интерпретация этого библей-

ского образа содержится в стихотворениях 

«Долой Христа!» («Ego sum gui sum») и «Рас-

сказ римского солдата» (неопубликованный 

цикл «Моя божница»). Одинокий создает или 

впервые публикует их после Октябрьской рево-

люции 1917 года, став сторонником советской 

власти. Поэтому цель данных текстов – критика 

религиозных суеверий и утверждение атеисти-

ческого мировоззрения. Стихотворение «Долой 

Христа!» представляет собой монолог лириче-

ского героя, страстно отрицающего христиан-

ское учение. Не случайно портрет Богочеловека 

представлен здесь в нарочито «сниженном ви-

де»: «Палестинский пигмей худосочный, / 

Надоел нам жестоко Христос» [2, с. 120]. Ге-

рой отказывается признавать божественное 

происхождение Христа, обвиняя его в первую 

очередь в том, что он лишил людей возможно-

сти наслаждаться радостями земной жизни. 

Библейский персонаж в трактовке Одинокого 

представлен сумасшедшим, тогда как его убий-

цы наделяются положительными эпитетами: 

«мудрый Пилат» и «царственный Ирод». Мерт-



 

Мифологические образы в поэзии А.И. Тинякова 

 

 

75 

венная душа Иисуса, его безумные речи, ока-

завшие сильное влияние на душевно неустой-

чивых людей, по мысли А.И. Тинякова, привели 

к трагической развязке: «Все же был им в со-

знании вырыт / Отвратительный, мерзостный 

ад» [2, с. 120]. Последняя строфа стихотворения 

звучит, как агитационный плакат, призываю-

щий отказаться от христианской религии: «Но 

довольно садиста мы чтили, / Много крови он 

выпил, вампир! / Догнивай же в безвестной мо-

гиле, – / Без тебя будет радостней Мир!» [2, 

с. 120]. В стихотворении «Рассказ римского 

солдата» повествуется о важнейших событиях 

Нового Завета – осуждении, смерти и воскресе-

нии Иисуса Христа. Примечательно, что они 

передаются через монолог обыкновенного рим-

ского солдата – человека, не принадлежащего к 

христианской религии и воспринимающего са-

кральные события с точки зрения обывателя. 

Данное обстоятельство объясняется тем, что 

автор, создавая «Рассказ» в период своего увле-

чения декадентством, рассчитывал эпатировать 

читателей, но из-за цензурных ограничений так 

его и не опубликовал. После событий Октябрь-

ской революции А.И. Тиняков, издавая данный 

текст, находился в русле идеологии новой вла-

сти, стремящейся разоблачить христианские 

ценности [подробно в: 5]. Снижение библей-

ских образов в русле декадентских исканий 

раннего Одинокого наблюдается и в стихотво-

рении «Пришествие Антихриста» (1906). Автор 

с помощью высокой лексики восторженно ри-

сует воцарение антипода Христа: «Увенчанный 

меркнущим светом, / Построенный Будущим 

храм, / Знакомый безумным поэтам / Да их 

огнекрылым мечтам, / К тебе обращаюсь с 

приветом, / Тебе вдохновенье отдам!» [2, 

с. 214]. Лирический герой приветствует Анти-

христа как освободителя, призванного избавить 

человечество от будничной, пошлой реально-

сти. Поэтому явление соперника Христа напол-

няет ликованием души всех людей, даже дале-

ких от канонического христианства. Таким об-

разом, в своих ранних стихотворениях Одино-

кий-декадент с помощью библейских образов 

эпатирует читателя. Тексты, написанные после 

Октябрьской революции, отражают стремление 

поэта, вставшего на сторону новой власти, про-

поведовать атеизм и отрицать нравственные 

ценности, веками связываемые с христианской 

религией. 

Писатели Серебряного века наряду с биб-

лейскими и античными активно включают в 

свои тексты образы, заимствованные из мифов 

разных народов. В русле данной традиции раз-

вивается и творчество А.И. Тинякова, однако 

численность стихотворений, в которых они ис-

пользуются, сравнительно невелика. Большая 

часть подобных образов сосредоточена в цикле 

«Славословия» («Navis nigra»), открываемом 

эпиграфом, взятым из стихотворения В.Я. Брю-

сова «Я». Данный программный текст «мэтра» 

символизма был впервые опубликован в книге 

«Tertia vigilia». Ее третий цикл «Любимцы ве-

ков», на наш взгляд, и стал примером для Оди-

нокого. В «Славословиях» содержатся автор-

ские приветствия как одушевленным персона-

жам – Хлыстовской Богородице, Палачу, асси-

рийскому царю Тукультипалешарре I, Встреч-

ной, так и неодушевленным – могиле, вулканам 

острова Гаити, городу Реканати. В ряде стихо-

творений содержатся и традиционные мифоло-

гические образы: в текстах прямо или косвенно 

излагаются сюжеты, известные в истории куль-

туры, или предлагаются вольные их вариации. 

Так, в сонете «Бушьянкта» (1907), построенном 

как монолог лирического героя, А.И. Тиняков 

обращается к образам зороастрийской мифоло-

гии – Ормузду и Ариману. Первый из них яв-

лялся благим божеством, безначальным твор-

цом, устроителем и властителем мира; второй 

традиционно рассматривался как олицетворе-

ние всеобщего зла. Тем не менее стихотворение 

названо вымышленным именем повелителя ви-

дений Бушьянкты, родословная которого вос-

ходит к иранским духам зла – дэвам. Уставший 

от жизни герой отказывается от злых и добрых 

страстей и отдается во власть одному лишь 

Бушьянкте, выступающему образом-символом 

спокойствия и, шире, нирваны: «Любовь, печаль 

и ужас – словно тени, – / На миг один к душе 

моей прильнут. // И улетят, не пробудив волне-

нья… / Один Бушьянкта неизменно тут / И – 

бог видений, – он лишь не виденье!» [2, с. 63]. 

Отметим, что образы иранских богов Ормузда и 

Аримана, скорее всего, заимствованы поэтом из 

брюсовского стихотворения «Ученый» (1895), 

герой которого пытается обнаружить истину в 

единении добра и зла.  

В цикле «Славословия» наблюдается особое 

внимание Одинокого к образам божеств под-

земного мира. Так, из славянской мифологии 

поэтом взят образ Морены – богини, связанной 

с воплощениями смерти, с сезонными обрядами 

умирания и воскресения природы. Стихотворе-

ние «Морена» (1908) открывается эпиграфом из 

Краледворской рукописи: «Morana iei sypaše w 

noc črnu (На покой зовет его Морена)» [2, 

с. 64]. В нем лирический герой, измученный 

жизненными неудачами, призывает это могучее 

и грозное божество. В тексте делается акцент на 

выполняемую Мореной функцию смерти: боги-



 

Е.А. Казеева 

 

 

76 

ня показывается как единственная избавитель-

ница, способная освободить отчаявшегося героя 

от земных страданий: «Полон боли, нищий, 

пленный, / Все изжив и разлюбив, / Я зову тебя, 

Морена… / Я зову тебя, Морена, / Как жених, 

нетерпелив!» [2, с. 64]. В одном ряду с Мореной 

стоит почитаемый ацтеками бог смерти и под-

земного мира Миктлантекутли, ставший героем 

одноименного стихотворения 1911 года. Тради-

ционно он изображался в виде скелета или че-

ловека с черепом вместо головы, божество 

обычно сопровождали летучая мышь, паук и 

сова. В произведении Одинокого американский 

бог предстает в образе паука, на что указывает 

подзаголовок «Мировой Паук». В интерпрета-

ции поэта Миктлантекутли, воплощающийся в 

облике паука-вампира, незримо сопровождает 

человека на протяжении всей его жизни – с мо-

мента появления на свет до кончины: «И – 

множа гробовые плиты, – / Победу празднует 

Паук!» [2, с. 66]. К концу стихотворения усили-

ваются эсхатологические мотивы: уничтожаю-

щий все живое Мировой Паук в конечном итоге 

станет причиной гибели мира: «И неизбежный 

день настанет: / Восторжествует в мире Гад! 

/ Он к Солнцу щупальцы протянет / И в сердце 

Солнца капнет яд. // Погаснет творческое пла-

мя, / Замрет земной последний вздох – / И во-

семь лап скрестит над нами / Миктлантекутли 

– грозный бог!» [2, с. 66]. Отметим, что образ-

символ паука является центральным в поэтиче-

ском наследии Одинокого. Паук как воплоще-

ние зла, бессмысленности человеческой жизни 

заставляет читателя вспомнить роман Ф.М. До-

стоевского «Преступление и наказание», герой 

которого Свидригайлов представляет себе веч-

ность в образе закоптелой баньки с пауками. 

Кроме того, в письме неизвестного лица к И.А. 

Позднякову указывается на автобиографиче-

скую основу этого символа: «Знаю еще, что он 

(Тиняков – Е.К.) боялся пауков и маленьких 

детей-ползунков» [6, с. 2].  

На фоне мрачных образов богов подземного 

мира выделяется образ египетской богини неба, 

любви, веселья, музыки Хатор (Гаторы). Он 

воплощается в сонете-акростихе «Нина Петров-

ская» (1911), посвященном Нине Ивановне 

Петровской – супруге С.А. Соколова, возлюб-

ленной К.Д. Бальмонта, А. Белого, В.Я. Брюсо-

ва. Нина Краснова в своем эссе «Одинокий поэт 

Тиняков» пишет, что «Тиняков завел роман с 

возлюбленной своего кумира Ниной Петров-

ской, и Брюсов дистанцировался от своего вер-

ного раба. Нине Петровской Тиняков посвятил 

сонет-акростих в высоком стиле. В этом сонете 

он обращается к ней на Ты с большой буквы, 

как к Женщине с большой буквы, и считает ее 

воплощением «всещедрой» богини Гаторы, у 

которой «огнеподобный взор» и в душе которой 

«всегда звенит волшебный систр», сзывая всех 

к Ней на праздник поклоненья Ей» [7]. Образ 

Петровской воссоздается в тексте с помощью 

реалий египетской мифологии: А.И. Тиняков, 

уподобляя свою любимую Гаторе, подробно 

перечисляет ее мифологические атрибуты: 

«Над пасмурной страной – Ты луч нетленный 

Гора, / Алтарь любви живой и вечной страсти 

храм. // Пленительны Твои загадочные очи, / 

Елеем нежности смиряя волны бурь, / Ты про-

ясняешь в нас заветную лазурь, / Рассветною 

зарей встаешь над скорбью ночи» [2, с. 66].  

Интерес поэта к скандинавским мифам отра-

зился в стихотворениях «Три девы» (1907–1908; 

цикл «Моя божница») и «Локи» (1906). Эпи-

граф к первому из них: «Оттуда приходят три 

вещие девы» [2, с. 253] – взят из прорицания 

вельвы – первого раздела «Старшей Эдды». Как 

известно, у древних скандинавов норны – это 

низшие женские божества, определяющие 

судьбу человека при его рождении. Стихотво-

рение Одинокого состоит из трех катренов, 

каждый из которых посвящен отдельной бо-

гине; кроме того, они иллюстрируют душевное 

состояние лирического героя. Он смертельно 

устал от настоящего, олицетворенного в образе 

девы Вернанди; опасается тревог завтрашнего 

дня, являющегося предметом забот девы 

Скульды. Идеалом для него остается прошлое, 

воплощенное в образе девы Урды. Кроме того, 

данная норна трактуется в конечном итоге как 

человеческая судьба, на которую и уповает 

герой: «К Урде, любимой, и верной, и знаю-

щей, / К Урде, хранящей заветы веков, / Я – 

догорающий, я – умирающий / Робко скрыва-

юсь под темный покров» [2, с. 253]. Второе 

стихотворение, в котором А.И. Тиняков экс-

периментирует с сонетной формой, представ-

ляет своеобразно изложенный миф о Рагнаре-

ке. Перед нами монолог, вложенный в уста 

амбивалентного скандинавского божества 

Локи, выступающего против красоты и добра, 

которые воплощаются в образе светлого 

Бальдра. Герой предстает как орудие судьбы, 

вершащей гибель мира: «Рукой самой Судьбы 

я подниму свой молот, / Разрушу им Любви 

святой иконостас / И погружу весь мир в 

бездонный мрак и холод!» [2, с. 242]. Полага-

ем, что циклы «Славословия» и «Моя божни-

ца» ориентированы на историко-мифологи-

ческие циклы «Любимцы веков» и «Правда 

вечная кумиров» В.Я. Брюсова, бывшего на-

ставником Одинокого. Как и вождь москов-



 

Мифологические образы в поэзии А.И. Тинякова 

 

 

77 

ского символизма, А.И. Тиняков обращается к 

мифам различных народов, желая извлечь из 

них вечные символы: паук становится вопло-

щением мирового зла, Гатора – любви, норны – 

судьбы и т.д. Однако Одинокий стремился пре-

взойти своего учителя, обращаясь к нарочито 

экзотичным мифологическим образам – 

Миктлантекутли, Бушьянкта и т.д. 

Итак, мифологические образы – важная 

часть поэзии А.И. Тинякова, где они выполняют 

ряд художественных функций. С их помощью 

Одинокий, во-первых, изображает сложный 

внутренний мир человека рубежа веков (боль-

шинство стихотворений строятся как лириче-

ские монологи); во-вторых, в русле исканий 

декаданса эпатирует читателя либо, следуя со-

циальному заказу, разоблачает традиционные 

нравственные ценности. В-третьих, поэт обра-

щается к различным мифам, стремясь извлечь 

из них некие аналогии, вечные символы. Кроме 

того, мифологические образы у А.И. Тинякова 

присутствуют на уровне изобразительно-выра-

зительных средств («Любовь-нищенка», «Гол-

гофа. Октавы», «Любовь к земле», «Август», 

«Разлука. Лирическая поэма», «В чужом подъ-

езде»). 

 
Список литературы 

 

1. Шелогурова Г. Об интерпретации мифа в лите-

ратуре русского символизма // Из истории русского 

реализма конца XIX – начала ХХ в. / Под ред. 

А.Г. Соколова. М.: Изд-во МГУ, 1986. С. 122–135. 

2. Тиняков А.И. Стихотворения. Изд. 2-е с испр. и 

доп. Томск – М.: Водолей, 2002. 416 с. 

3. Казеева Е.А. Античность в книге стихов А.И. 

Тинякова «Navis nigra» // Вестник Нижегородского 

университета им. Н.И. Лобачевского. 2012. № 1 (2). 

С. 87–91. 

4. Библия. М.: Российское библейское общество, 

2001. 1312 с. 

5. Казеева Е.А. Евангельский сюжет в трактовке 

А.И. Тинякова: «Рассказ римского солдата» // Ду-

ховная традиция в русской литературе: сб. научн. ст. 

Ижевск: Издательский дом «Удмуртский универси-

тет», 2013. 

6. Письмо. Неизвестное лицо – И.А. Позднякову. 

(Воспоминания о Тинякове). 7 февраля 1962 г. // Ор-

ловский объединенный государственный литератур-

ный музей И.С. Тургенева (ОГЛМТ). Ф. 19. 4855/1 

оф. 

7. Краснова Н. Одинокий поэт Тиняков. Эссе 

[Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

http://krasninar.narod.ru/Krasnova-Tinyakov.htm (дата 

обращения 08.04.2013). 

 

 

MYTHOLOGICAL IMAGES IN A.I. TINYAKOV’S POETIC WORKS 
 

E.A. Kazeeva 
 

The article provides an analysis of mythological images in A.I. Tinyakov’s poetry and of the functions they 

perform. Particular attention is given to the author’s interpretation of traditional mythological plots. 
 

Keywords: A.I. Tinyakov (Odinokiy), mythological image, myth, symbol, poem,  persona. 

 


