
Исторические науки и археология  

 

47 

УДК 94(5) 

 

Кожемяк Н.С., аспирант, сотрудник Управления по работе со студентами и выпускниками, 

Московский государственный институт международных отношений (Университет) МИД РФ 

(Россия) 

 

ПОЛИТИКА ПРАВИТЕЛЬСТВА Х. АСАДА ПО ОТНОШЕНИЮ К ДРУЗСКОЙ 

ОБЩИНЕ СИРИИ: ПОЛИТИЧЕСКИЕ И ИДЕОЛОГИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ 

 
Статья посвящена исследованию взаимоотношений режима Х. Асада (1970-2000 гг.) и друзской общины Сирии — 

этноконфессионального меньшинства, составляющего около 2-3% населения страны и компактно проживающего в 

южной провинции Сувейда. Будучи наиболее замкнутой и автономной группой населения Сирийской Арабской Рес-

публики, друзы на протяжении десятилетий противостояли центральным властям страны вне зависимости от их 

идеологического и политического курса. После того, как община пережила свой «золотой век» в сирийской политике 

в 1960-х гг., практически все её представители были смещены со сколько-нибудь важных постов в Сирии после 

пришествия к власти в 1970 г. Хафеза Асада. Однако необходимость замирения сепаратистской общины вынудила 

новый политический режим предпринять в отношении друзов ряд политических, идеологических и социально-эко-

номических мер, направленных на борьбу с традиционной феодальной аристократией, широкими полномочиями 

религиозных властей, а также символами и проявлениями друзского коммунализма. Анализ данных мер и их ре-

зультатов составляет предмет исследования данной статьи. Отдельно рассматривается трансформация форм и мо-

делей участия друзов в политической жизни страны, а также их вовлечённость в новую баасистскую элиту. 

Ключевые слова: друзы, Сирия, Сувейда, Джебель-Друз, БААС, баасизм, Хафез Асад, коммунализм, сепаратизм. 

DOI: 10.22281/2413-9912-2018-02-04-47-55 

 

Рассмотрение взаимоотношений госу-

дарства с этноконфессиональными общи-

нами страны является одним из приоритет-

ных направлений исследований современной 

Сирии. Существует целая серия книг запад-

ных специалистов, посвящённых этнокон-

фессиональной проблематике данной страны 

в период президентства Х. Асада и Б. Асада 

(1970 гг. - настоящее время). Среди них осо-

бенно выделяются «The struggle for power in 

Syria: sectarianism, regionalism and tribalism in 

politics, 1961-1980» Николаса Ван Дама [18], 

«The Alawis of Syria: War, faith and politics in 

the Levant» под редакцией М. Керра и К. Лар-

кина [11] и «Ashes of Hama: The Muslim 

Brotherhood in Syria» Р. Лефевра [16]. Тем не 

менее, упомянутые работы, как и другие, уде-

ляют внимание лишь такому аспекту, как 

противостояние в рамках борьбы за власть в 

Сирии между радикальными суннитскими 

элементами и алавитской общиной, при этом 

практически не затрагивая положение таких 

важных элементов сирийского общества, как 

друзы, христиане и исмаилиты. Большинство 

работ, посвящённых друзской общине, таких, 

как «A History of the Drupe» К. Фирро [6] и 

«The Druze in the Middle East: Their faith, 

leadership, identity and status» Н. Дана [4] 

охватывают лишь период до начала-сере-

дины ХХ в., мало касаясь современного (по-

сле 1970 г.) положения данной группы. При-

нимая во внимание традиционно большую 

роль друзов страны в политической, соци-

ально-экономической и культурной жизни 

Сирии, представляется актуальным воспол-

нить подобный пробел и рассмотреть поли-

тику в их отношении со стороны власти Х. 

Асада, создавшего современную Сирию и за-

ложившего основы взаимодействия её общин 

на будущие десятилетия. 

Друзская община является одной из 

ключевых этноконфессиональных групп 

населения Сирии. Составляя около 3% насе-

ления страны, друзы компактно проживают в 

южной провинции страны Сувейда. Также 

несколько десятков тысяч членов общины 

сконцентрировано на севере Сирии в районе 

Джебель Суммак в провинции Идлиб. Суще-

ственное друзское населелние имеется в при-

городе Дамаска Джарамане, а также на гра-

нице с Ливаном в горах Хермон [1]. 

Исповедуя монотеистическую религию, 

совмещающую черты ислама, христианства, 

гностических верований и греческой филосо-

фии, друзы (самоназвание «муваххиды» - 

«единобожники») на протяжении веков вели 

изолированный образ жизни в ливанских го-

рах, а затем, начиная с XVIII века, в южной гор-

ной части Сирии, называемой Джебель-Друз - 



Вестник Брянского государственного университета. 2018( 4) 

 

48 

«друзские горы». Попытки внешних сил поста-

вить «еретическую» общину под контроль 

привели к формированию в друзской среде за-

мкнутого и автономного самосознания, комму-

налистского и сепаратистского восприятия 

мира. Постоянное противостояние централь-

ным властям — османским, французским и си-

рийским — в целях сохранения своей автоно-

мии и фактической независимости вылилось в 

двадцать вооружённых восстаний друзов в пе-

риод с начала XIX по середину ХХ вв. (восем-

надцать антиосманских, одно антифранцуз-

ское (1925-1927 гг.) и одно антисирийское 

(1950-е гг.) [2, c. 111]. По этой причине взаимо-

отношения с неспокойным регионом Джебель-

Друз, обладающим стратегической значимо-

стью ввиду близости к Дамаску, являлись од-

ним из наиболее сложных и болезненных во-

просов для любого правительства страны. 

Тем не менее, ещё до обретения Сирией 

независимости в среде друзской общины по-

явился сегмент, стремящийся встать на путь 

интеграции в новое национальное государ-

ство. Светская партия БААС, рассматривав-

шая общину как часть арабской нации невзи-

рая на конфессиональные особенности, и мо-

лодая национальная армия, принявшая в свои 

ряды множество традиционно воинственных 

друзов, стали единственными институтами, в 

которых представители данной группы си-

рийского населения могли с относительной 

лёгкостью делать карьеру и подниматься по 

социальной лестнице. В результате с уста-

новлением в стране баасистской власти 

друзы пережили свой короткий «золотой 

век» в сирийской политике. После того, как в 

1963 г. друзским офицером Салимом Хату-

мом был осуществлён переворот, приведший 

к власти партию БААС, в период 1963-1966 

гг. при своей незначительной доле в населе-

нии страны (2-3%) друзы составляли ок. 20% 

в главном партийном органе — Региональ-

ном командовании, фактически управлявшем 

Сирией [18, c. 108]. Друзские военные и пар-

тийные функционеры — Х. Убейд, М. Атраш, 

Дж. Шайя и С. Хатум — играли ключевую 

роль в национальной политике и, благодаря 

сплочённости и конфессиональному самосо-

знанию, создали целую друзскую группи-

ровку. Однако после переворота 1966 г., осу-

ществлённого алавитами С. Джадидом и Х. 

Асадом, друзы, хотя и поддержали победив-

шую сторону, были отстранены от основных 

рычагов власти [3, c. 95]. Два неудачных вы-

ступления в августе 1966 г. и 1967 г. привели 

к тому, что новое руководство страны органи-

зовало несколько масштабных чисток воору-

жённых сил, партии и правительства, в ре-

зультате которых друзы лишились практиче-

ски всех сколько-нибудь значимых постов. 

Таким образом, к началу правления Х. Асада 

представители исследуемой общины, ещё не-

давно занимавшие ключевые места в руко-

водстве Сирии, вновь оказались вытеснен-

ным на периферию национальной жизни эт-

ноконфессиональным меньшинством. 

Осознавая важность завоевания под-

держки всех этноконфессиональных мень-

шинств страны для сохранения своей власти, 

Х. Асад не мог игнорировать важность друз-

ского вопроса. Вместе с тем, традиционный 

друзский коммунализм и сепаратизм пред-

ставляли очевидную угрозу новому режиму. 

Политика баасистского правительства по от-

ношению к друзам, следовательно, должна 

была быть направлена на слом традиционных 

институтов власти в общине, изменение 

форм политического участия и борьбу с сим-

волами узкой конфессиональной идентично-

сти, взамен которой требовалось интегриро-

вать друзов в сирийское общество в полити-

ческом, правовом и идеологическом плане. 

Одним из главных направлений поли-

тики правительства Х. Асада по отношению 

к друзам Сирии стало сведение на нет роли 

традиционной аристократии — т. н. «шуюх 

аз-заман» («мирских шейхов») и выдвижение 

на место политических лидеров представите-

лей средних и бедных слоёв общины. 

Будучи достаточно замкнутой и авто-

номной общиной, на протяжении столетий 

друзы Ближнего Востока управлялись груп-

пой феодальных кланов, обладавших боль-

шими наделами земли, административными 

функциями и правом осуществления власти 

на местах. Эти кланы, члены которых в опре-

делённые периоды превращались в де-факто 

независимых правителей друзских регионов, 

выступали лидерами общины во взаимоотно-

шениях со внешним миром и играли консо-

лидирующую роль для противодействия цен-

тральным властям, борьбы с завоевателями, а 



Исторические науки и археология  

 

49 

также в вопросах преодоления социально-

экономических кризисов. Среди сирийских 

друзов с середины XVIII века наибольшим 

политическим и экономическим весом поль-

зовался клан аль-Атраш, в начале ХХ в. до-

бившийся беспрецедентно высокого статуса 

благодаря харизме и авторитету Султана-

паши аль-Атраша, лидера антифранцузского 

восстания 1925-1927 гг. [2, c. 26]. Немного 

менее могущественным, однако чрезвычайно 

важным являлся клан аль-Амер, обладавший 

властью в северной части Джебель-Друз. Эти 

семьи находились во главе иерархии, состо-

явшей из многочисленных землевладельче-

ских кланов меньшей значимости, которые 

существовали во всех друзских селениях и 

имели как экономический вес благодаря вла-

дению землёй, так и общественный автори-

тет благодаря наследственным привилегиям 

и воинской силе [2, c. 26].  

Однако в период правления баасистов 

и, в особенности, Х. Асада традиционно 

большая роль друзской феодальной аристо-

кратии в Сирии сошла на нет. Экономическое 

могущество кланов было подкошено аграр-

ными реформами 1960-х гг., приведших к бо-

лее уравнительному распределению земель-

ных наделов по всей Сирии [12, c. 71]. Поли-

тическая и общественная значимость аристо-

кратических семей также была подорвана 

благодаря их маргинализации в органах 

управления и недопуску к рычагам власти в 

местах проживания. Так, в Джебель Суммак, 

районе компактного проживания друзов в 

провинции Идлиб, феодальная власть клана 

Аль-Кихья в конце ХХ в. уступала власти 

местного партийного функционера - друза 

низкого происхождения [13, c. 146]. В север-

ном Джебель Друзе клан аль-Амер, по свиде-

тельству самих жителей провинции, потерял 

не только экономическую силу, но и автори-

тет в обществе, лишившись особого статуса 

[2, c. 28]. Наконец, самый влиятельный среди 

сирийских друзов клан аль-Атраш также 

пришёл в упадок. «Лидер национального 

восстания» Султан паша аль-Атраш на про-

тяжении правления Х. Асада не только пере-

стал быть неформальным лидером общины 

во взаимоотношениях с Дамаском, но и вовсе 

не отметился никакой, даже минимальной, 

политической активностью. До самой своей 

смерти он проживал в Сувейде как частное 

лицо, хоть и пользуясь почётом и уважением 

земляков. После его смерти в 1982 г. высокое 

положение Атрашей стало номинальным. 

Они сохранили определённые атрибуты, ти-

тулы и уважение в среде единоверцев, однако 

перестали иметь какое-либо реальное влия-

ние на положение дел в друзской общине и 

политику даже на местном уровне. Так, сын 

Султан-паши Мансур аль-Атраш, в 1960-х гг. 

важное лицо в партии БААС, после 1969 г. са-

моустранился из политики и, хотя и назы-

вался рядом исследователей «выразителем 

мнения» друзской общины [15], в реальности 

не играл никакой заметной политической 

роли. В 1984 г. кланом был избран новый 

предводитель — аль-Амир Салим аль-

Атраш, однако данный пост стал абсолютно 

символическим в отсутствие реальной вла-

сти [2, c. 28]. Очень немногие представители 

клана занимали государственные посты при 

Х. Асаде — в основном, на дипломатической 

службе. При этом в сирийских реалиях ди-

пломатические назначения чаще всего явля-

лись формой почётной ссылки, а не поощре-

ния или признания.  

В целом, практически ни один из пред-

ставителей друзской традиционной феодаль-

ной аристократии не находился на важных 

должностях в системе власти в период прези-

дентства Х. Асада. Взамен баасистский ре-

жим выдвигал на значимые должности дру-

зов скромного социально-экономического 

происхождения, далёких от феодальных се-

мей, а также разделяющих политику партии с 

«аграрным уклоном» и всецело обязанных 

своим положением благоволению Х. Асада и 

его правительства. Так, оба друза, входивших 

в состав Регионального Командования БААС 

(главный партийный орган при Х. Асаде) в 

1970-2000 гг. (всего они составляли 4.2% 

всех членов, что не только соответствовало, 

но и превосходило их долю в населении 

страны) — Мутиб Шнан и Тауфик Сальха - 

по происхождению принадлежали к крестья-

нам или мелким землевладельцам (то есть 

крестьянам, владеющим землёй) [2, c. 344, 

349]. Из этих же слоёв происходили все 

друзы-партийные функционеры на местах и 

в центре [9, c. 158-62, 463-67]. 

Таким образом, в период президентства 



Вестник Брянского государственного университета. 2018( 4) 

 

50 

Х. Асада традиционная феодальная друзская 

элита фактически потеряла всё то влияние, 

которое находилось в её руках на протяжении 

столетий. Взамен партийные и государствен-

ные посты получали представители общины, 

принадлежащие к бедным и средним город-

ским слоям, преимущественно крестьянам и 

мелким землевладельцам. Эти изменения 

особенно заметны при сравнении с сосед-

ними Ливаном и Израилем, в которых тради-

ционная друзская аристократия сохранила, 

хотя и в изменённой форме, свои статус и по-

ложение. Так, клан Джумблат в Ливане, 

управлявший друзами страны на протяжении 

двух столетий, во вторую половину ХХ в. 

ещё более упрочил свои позиции благодаря 

лидерству В. Джумблата и К. Джумблата во 

время гражданской войны и после неё. Се-

мейство Джумблат стоит во главе мощной 

клановой иерархии, кроме того, оно институ-

ционализировало свою власть через создан-

ную в 1949 г. Прогрессивную социалистиче-

скую партию, а также через ряд объединений 

и фондов [19]. В Израиле феодальный клан 

Тариф, обладавший властью среди друзов 

ещё во времена мандата, встал с одобрения 

израильского руководства во главе религиоз-

ных и судебных учреждений в 1950-е гг. [5, c. 

172]. Несмотря на то, что друзская система 

судов представляла собой в первую очередь 

религиозную и судебную инстанцию, иссле-

дователи отмечают, что друзские кланы, за-

нявшие в ней важные места, фактически со-

хранили и часть своей политической власти 

[14, c. 13-14]. В целом лидеры общины 

смогли поддержать свой авторитет в общине 

и частично власть в её внутренних делах бла-

годаря лояльной позиции по отношению к 

властям страны [7, c. 51]. На фоне этих стран 

трансформация баланса сил в друзской об-

щине Сирии кажется наиболее впечатляю-

щей. Интересно, что в других регионах Си-

рии старая феодальная знать далеко не всегда 

отстранялась от власти. Так, исследователи 

отмечают, что в некоторых суннитских райо-

нах могущественные кланы интегрировались 

в партийные и государственные органы, фак-

тически сохраняя своё положение [2, c. 24]. 

Однако в отношении друзов главной задачей 

баасистского руководства являлся подрыв 

традиционного коммунализма и сепаратизма 

общины. В связи с этим феодальные вожди и 

лидеры как вдохновители и «живые сим-

волы» друзской самостоятельности должны 

были лишиться своего статуса. Показа-

тельно, что, несмотря на соболезнования, ко-

торые Х. Асад лично выразил семье аль-

Атраш в 1982 г. в связи со смертью Султана-

паши, по многочисленным свидетельствам 

силовые структуры препятствовали в после-

дующие годы проведению мероприятий в го-

довщину его кончины, а его роль в сирийской 

истории целенаправленно умалчивалась [20], 

что также отражает общую линию Баас на 

борьбу с друзским коммунализмом. 

Другим важнейшим изменением, затро-

нувшим традиционные формы власти в друз-

ской общине в период президентства Х. 

Асада, является снижение роли института 

«шуюх аль-акль» - «шейхов разума», верхов-

ных религиозных деятелей, обладающих в 

традиционной друзской общине высшими 

судебными полномочиями, авторитетом от-

носительно важнейших религиозных и свет-

ских вопросов, правами улаживания кон-

фликтов и спорных ситуаций. Пример Ли-

вана, где проживает около 40% друзов в мире, 

показывает важность роли шуюх аль-акль 

для друзской общины. Должность шейх аль-

акля в стране является государственной. За-

нимающий это положение шейх с собствен-

ным аппаратом (машйяхат аль-акль) осу-

ществляет надзор за шестью друзскими су-

дами в разных районах страны, которые воз-

главляются шейхами-судьями рангом ниже 

[13, c. 119]. На шейх аль-акле, таким образом, 

замыкается вертикаль друзской судебной си-

стемы. Он обладает властью в вынесении 

важнейших приговоров и решений. В Изра-

иле же действует похожая система — для 

друзов с 1960-х гг. действуют отдельные 

друзские суды под начальством судей, глав-

ным из которых был шейх аль-акль из рода 

Тариф [14, c. 13-14]. 

Институт шуюх аль-акль в Сирии с се-

редины XIX в. находился в руках трёх семей 

— Джарбуа, Хиннави и Хаджари, члены ко-

торых, назначаемые на этот пост, выполняли 

традиционные судебные и законодательные 

функции, а также выносили фетвы по рели-

гиозным вопросам. Однако с приходом к вла-

сти Х. Асада ситуация изменилась. Стремясь 



Исторические науки и археология  

 

51 

к унификации судебной системы по всей 

стране, президент не мог допустить суще-

ствования автономных друзских судов. В 

связи с этим судебные функции были изъяты 

из ведения шуюх аль-акль и переданы граж-

данским судам, возглавляемым обычными 

чиновниками, многие из которых даже не 

были друзами. Единственным условием их 

функционирования было следование друз-

скому обычному праву в вопросах брака, раз-

вода, наследования и других дел [13, c. 133]. 

Шуюх аль-акль потеряли возможность 

управлять этими судами. Таким образом, си-

стема религиозных судов в друзских районах 

была упразднена. Характерно, что, несмотря 

на эти шаги, шуюх аль-акль продолжили осу-

ществлять «теневые» функции арбитров и 

миротворцев при возникновении конфликт-

ных ситуаций между людьми, семьями и кла-

нами. Фактически конкурируя с официаль-

ными судами, шейхи продолжили быть для 

традиционной части общины высшими авто-

ритетами, посредничества которых просили 

при возникновении затруднительных ситуа-

ций и нежелании обращаться в государствен-

ный суд [13, c. 133]. 

Лишив шуюх аль-акль официальных су-

дебных и законодательных функций, Х. Асад 

не стал упразднять сам институт. Напротив, 

принимая во внимание религиозный и мо-

ральный авторитет этих старейшин, правя-

щий режим предпочёл выстроить с ними до-

верительные и партнёрские отношения. По-

чётные места были сохранены за тремя тради-

ционными семьями. Конкретные люди назна-

чались на пост шейх аль-акль с одобрения 

властей, таким образом, впадая от последних 

в определённую зависимость. Взамен они де-

монстрировали в целом проправительствен-

ную позицию и солидарность с действующей 

властью по важнейшим вопросам [8]. Также 

шуюх аль-акль сохранили право распоря-

жаться пожертвованиями со всех друзских 

святынь и мест поклонения в стране, что, учи-

тывая центральную роль подобных мест в 

друзской религиозной жизни, приносило зна-

чительные финансовые ресурсы. 

Третьим значимым новшеством в жизни 

друзской общины периода президентства Х. 

Асада является изменение модели участия дру-

зов в политической жизни страны. Традицион-

ной формой участия друзов в «большой поли-

тике» являлось действие в рамках группы, когда 

вокруг лидера-друза собирались его едино-

верцы и земляки, выступая, таким образом, еди-

ным фронтом в конфликтах и взаимодействии с 

центральными властями. При этом конкурен-

ция между различными друзскими политиками 

или военными практически сходила на нет при 

необходимости взаимодействия с «чужими». 

Таким образом, на политической арене друзы 

представляли собой монолитную, сплочённую 

группу, объединённую вокруг главной фигуры, 

претендующей на право представлять на наци-

ональном уровне всю общину. В первой поло-

вине ХХ в. подобная ситуация наблюдалась, ко-

гда Зухейр и Султан аль-Атраши представляли 

всю общину перед османскими, арабскими, 

французскими и сирийскими властями при от-

сутствии какой-либо значимой оппозиции в 

друзской среде. Инстинктивно община сплачи-

валась вокруг сильных лидеров, и лишь их тра-

диционные феодальные противники из клано-

вых соображений не присоединялись к ним. В 

1960-х гг., когда друзы-военные и баасисты 

стали добиваться высот власти в Дамаске, ситу-

ация повторилась вновь: в отличие от суннитов 

и алавитов, постоянно делящихся на противо-

борствующие группировки и имеющих целый 

ряд лидеров, друзы во всех переворотах и про-

тивоборствах выступали единым фронтом в со-

ставе группы Убейда-Хатума. Показателен при-

мер неудачного восстания 1967 г., когда двое по-

литиков друзского происхождения, не имею-

щих ничего общего, кроме этноконфессиональ-

ной принадлежности — Салим Хатум и Мансур 

аль-Атраш — объединили силы для борьбы с Х. 

Асадом и С. Джадидом [17, c. 283]. Мансур аль-

Атраш по происхождению принадлежал к са-

мой знатной семье Джебель Друза, а идеологи-

чески относился к «старым» гражданским ба-

асистам, которые потеряли своё влияние из-за 

роста роли военных. Салим Хатум, напротив, 

происходил из среднего землевладельческого 

класса, а также был одним из тех военных, ко-

торые отстранили гражданских баасистов от 

власти. Тем не менее, эти политики объедини-

лись друг с другом и с прочими друзами в одну 

группировку, основанную, таким образом, по 

этноконфессиональному принципу. Следова-



Вестник Брянского государственного университета. 2018( 4) 

 

52 

тельно, групповое участие в политике было от-

личительной чертой сирийских друзов в доаса-

довский период. 

Однако с приходом к власти Х. Асада 

данная модель политического участия друзов 

ушла в прошлое. Сталкиваясь с друзским 

коммунализмом на протяжении своего пути к 

власти, президент осознавал, что подобная 

практика несёт в себе угрозу его режиму, учи-

тывая степень сплочённости и кровно-земля-

ческих уз друзской общины. Политическая 

целесообразность диктовала ему необходи-

мость не допускать во власть друзов, имею-

щих прочную социальную базу, во избежание 

появления новых друзских группировок. Од-

нако необходимость завоевать лояльность во-

инственной общины исключала вариант пол-

ной маргинализации друзских политиков во 

власти. В итоге для общины сложилась новая 

форма политической активности. В то время, 

как в Ливане и Израиле в исследуемый пе-

риод друзы продолжали играть роль в поли-

тике лишь благодаря своей сплочённости и 

действиям в качестве коммуналистского 

меньшинства [6, c. 363], в Сирии они могли 

рассчитывать на продвижение лишь путём 

индивидуального участия в общенациональ-

ных институтах, принимая (хотя бы офици-

ально) идеологию панарабизма. К важным 

государственным и партийным постам до-

пускались отдельные выходцы из общины, 

сами по себе не обладавшие политическим 

весом и обязанные своим положением ис-

ключительно воле правящего режима [6, c. 

363]. Они никогда не блокировались и не об-

разовывали группировок или коалиций 

внутри партии и правительства. 

Наконец, в контексте идеологической 

политики правительства Х. Асада в отноше-

нии друзов стоит затронуть вопрос о друз-

ских организациях и объединениях в Сирии в 

исследуемый период. В целях противодей-

ствия коммунализму и размывания партику-

ляристского самосознания баасистский ре-

жим утвердил негласный запрет на общин-

ные организации — фонды, клубы и объеди-

нения, продвигающие определённую этниче-

скую или конфессиональную идентичность. 

Так, на фоне распространённого мнения об 

«алавитском режиме» и в целом засилья ала-

витов на высших должностях удивляет тот 

факт, что в стране в 1970-2000 практически 

отсутствовали не только религиозные, но и 

культурно-образовательные алавитские орга-

низации. Так, единственной попыткой созда-

ния подобного объединения был клуб Аль-

Муртада Джамиля Асада. Однако, просуще-

ствовав около двух лет, клуб был запрещён по 

указанию президента [10]. О прочих «алавит-

ских» организациях в Сирии неизвестно. При 

этом такое положение дел не может являться 

следствием «закрытого» характера алавит-

ского вероучения и тайной доктрины: в Тур-

ции, Ливане, США, Латинской Америке и 

других странах существуют многочисленные 

алавитские культурные и религиозные орга-

низации. Следовательно, отсутствие конфес-

сиональных объединений является специфи-

ческой чертой асадовской Сирии. 

Друзские организации при Х. Асаде по-

стигла та же участь. Единственный благотво-

рительный Друзский сиротский приют, суще-

ствовавший в стране с 1930-х гг., в 1972 г. вы-

нужден был сменить название на Благотвори-

тельное общество (чтобы отойти от конфес-

сионального элемента в названии), несколько 

изменить направления своей деятельности и 

перешёл под юрисдикцию государства [13, c. 

164]. Вообще, баасисты поставили под кон-

троль большую часть благотворительной де-

ятельности (кроме упомянутых выше рели-

гиозных пожертвований), традиционно иг-

равшей большую роль в друзской общине. В 

Сувейде и в целом по стране отсутствовали 

друзские политические и культурные объеди-

нения. В этот же период в странах Ближнего 

Востока и мира существовал целый ряд друз-

ских обществ и клубов. В Ливане имеются 

«друзские» Социалистическая прогрессив-

ная партия, Центр друзской общины и прочие 

объединения. В эмиграции наиболее из-

вестны Американское Друзское Общество, 

Друзская Лига в Мексике, Благотворительная 

друзская ассоциация в Аргентине, Друзское 

культурное общество в Венесуэле, Британ-

ское и Французское друзские общества. Счёт 

более малочисленным, провинциальным 

объединениям по всему миру идёт на десятки 

[3, c. 92]. Учитывая этот факт, становится 

очевидным, что отсутствие друзских органи-

заций в Сирии является прямым следствием 



Исторические науки и археология  

 

53 

политики правящего режима по борьбе с уз-

коконфессиональной идентичностью друзов, 

что соответствовало общей линии правитель-

ства Х. Асада по отношению к этноконфесси-

ональным меньшинствам, которым, с точки 

зрения баасистской идеологии, следовало 

воспринять общесирийскую идентичность и 

отказаться от изоляции и коммунализма. 

В период правления Х. Асада в друзской 

общине Сирии произошли важные изменения, 

ставшие результатом политики власти по отно-

шению к сепаратистской общине. Во-первых, 

власть и влияние потеряла феодальная аристо-

кратия, некогда являвшаяся фактически правя-

щим классом в общине. Во-вторых, пришёл в 

упадок институт шуюх аль-акль, регулирую-

щий до этого судебные, религиозные и законо-

дательные аспекты жизни друзской общины. В-

третьих, был положен конец групповому, кон-

фессионально-земляческому участию друзов в 

национальной политике. Взамен традиционных 

структур власть перешла в руки партийных и 

государственных институтов, а на руководящие 

посты избирались друзы-баасисты низкого про-

исхождения. Государство поставило под кон-

троль судебную систему и (в значительной сте-

пени) благотворительность. Друзские конфес-

сиональные объединения перестали существо-

вать. Эти аспекты стали отражением генераль-

ной линии баасистского руководства на «декон-

фессионализацию» сирийского общества и 

утверждение общенациональной идентичности 

граждан взамен устоявшейся на протяжении 

столетий самоидентификации по этнорелигиоз-

ному и общинному принципу.

 

Список литературы 

1. Al-Assil, I., Slim, R. The Syrian Druze at a Crossroads // Middle East Institute. 13.07.2015 . 

[Электронный ресурс]. URL: http://www.mei.edu/content/article/syrian-druse-crossroads (дата об-

ращения 11.09.2018) 

2. Batatu, H. Syria's peasantry, the descendants of its lesser rural notables, and their politics. 

Princeton University Press, 1999. 413 p. 

3. Betts, R. B. The Druze. Yale University Press, 1990. 192 p. 

4. Dana N. The Druze in the Middle East: Their faith, leadership, identity and status. 5. Brighton 

and Portland: Sussex Academic Press; 2003. 227 p. 

5. Einhorn, T. Private international law in Israel. Kluwer Law International, 2009. 552 p. 

6. Firro K. M. A History of the Druzes. Brill; 1992. 403 p. 

7. Firro, K. M. Reshaping Druze Particularism in Israel // Journal of Palestine Studies. 2001. 

№3. pp. 40-53. 

8. Gambill, G. C. Syrian Druze: Toward Defiant Neutrality // Foreign Policy Research Institute. 

2013. [Электронный ресурс]. URL: https://www.fpri.org/docs/Gambill_-_Syrian_Druze.pdf (дата 

обращения 15.10.2018) 

9. International Bank for Reconstruction and Development, The Economic Development of 

Syria. 1990. 

10.  Jamil Assad, 71; Uncle of Syrian President Bashar Assad Was in Parliament // Los Angeles 

Times. 17 December 2004. [Электронный ресурс]. URL: http://articles.latimes.com/2004/dec/17/lo-

cal/me-passings17.1 (дата обращения 03.10.2018) 

11. Kerr M., Larkin C., editors. The Alawis of Syria: War, faith and politics in the Levant. 

Oxford University Press; 2015. 384 p. 

12. Khalaf, S. Land Reform and Class Structure in Rural Syria. Syria: Society, Culture, and 

Polity. 1991. pp.63-78.  

13. Khuri F. I. Being a druze. Spotlight Poets; 2004. 295 p. 

14. Landau, J. M. The Arabs in Israel: A political study. Routledge, 2015. 313 p. 

15. Landis, J. Mansour al-Atrash has Died at 80 // Syria Comment. 16.11.2006. [Электронный 

ресурс]. URL: https://www.joshualandis.com/blog/mansour-al-atrash-has-died-at-80/ (дата обраще-

ния 02.10.2018) 

16. Lefèvre R. Ashes of Hama: The Muslim Brotherhood in Syria. Oxford University Press, 

USA; 2013. 272 p. 

http://www.mei.edu/profile/randa-slim
http://www.mei.edu/content/article/syrian-druse-crossroads
http://www.mei.edu/content/article/syrian-druse-crossroads
https://www.fpri.org/docs/Gambill_-_Syrian_Druze.pdf
http://articles.latimes.com/2004/dec/17/local/me-passings17.1
http://articles.latimes.com/2004/dec/17/local/me-passings17.1
http://articles.latimes.com/2004/dec/17/local/me-passings17.1
https://www.joshualandis.com/blog/mansour-al-atrash-has-died-at-80/
https://www.joshualandis.com/blog/mansour-al-atrash-has-died-at-80/


Вестник Брянского государственного университета. 2018( 4) 

 

54 

17. Schiffrin, H. Z., editors. Military and state in modern Asia. Transaction Publishers, 1974. 319 p. 

18. Van Dam N. The struggle for power in Syria: sectarianism, regionalism and tribalism in 

politics, 1961-1980. Croom Helm; 1981. 257 p. 

19. Who's who in Lebanon // BBC News. 14.03.2005. [Электронный ресурс]. URL: 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/middle_east/4348129.stm (дата обращения 02.10.2018) 

ي .20 رى ف جلاء ذك لطان ال س شا  ا رش ب شه الأط سد هم هل الأ ه ف ناء خذل  Фи зикраль-джаля] معروف؟ أب

Султан Паша Аль-Атраш хамашахуль-Асад фахаль хазаляху абна уль-маруф?] (В годовщину 

смерти Султана-паши Аль-Атраша: Асад отстранил его, но забыли ли о нём друзы?) // Orient Net. 

16.04.2015. [Электронный ресурс]. URL: https://www.orient-news.net/ar/news_show/86756/0/ي  ف

رى جلاء ذك لطان ال س شا  ا رش ب شه الأط سد هم هل الأ ه ف ناء خذل  (дата обращения 13.10.2018)  معروف؟ أب

 

POLICY OF HAFEZ ASSAD TOWARDS THE SYRIAN DRUZE COMMUNITY: 

POLITICAL AND IDEOLOGICAL ASPECTS 
The article is devoted to the study of the relations between the regime of Hafez Al-Assad (1970-2000) and the Druze 

community — a compact ethno-religious minority which constitutes 2-3% of the Syrian population and dwells primarily 

in the southern governorate of Suwaida. Being the most secretive and self-contained group of the Syrian Arab Republic's 

population, the Druze had been opposing the central Syrian government for decades irrespective of the latter's ideological 

affiliation or policy adopted. In order to put an end to the exclusiveness and closeness of the rebellious and particularist 

community the Ba'thi government had to implement a series of socio-economic, political and ideological measures which 

were aimed at breaking down traditionally high role of the feudal notability, authority of religious powers, and symbols 

and manifestations of the Druze confessionalism. Both these measures and new forms of the Druze political participation 

in political life are examined in the article below. 

Keywords: Syria, the Druze, Suwaida, Jebel Druze, Ba'thism, Hafez al-Assad, sectarianism, confessionalism. 

 

References 

1. Al-Assil, I., Slim, R. The Syrian Druze at a Crossroads // Middle East Institute. 13.07.2015 - 

from http://www.mei.edu/content/article/syrian-druse-crossroads. 

2. Batatu, H. Syria's peasantry, the descendants of its lesser rural notables, and their politics. 

Princeton University Press, 1999. 413 p. 

3. Betts, R. B. The Druze. Yale University Press, 1990. 192 p. 

4. Dana N. The Druze in the Middle East: Their faith, leadership, identity and status. 5. Brighton 

and Portland: Sussex Academic Press; 2003. 227 p. 

5. Einhorn, T. Private international law in Israel. Kluwer Law International, 2009. 552 p. 

6. Firro K. M. A History of the Druzes. Brill; 1992. 403 p. 

7. Firro, K. M. Reshaping Druze Particularism in Israel // Journal of Palestine Studies. 2001. 

№3. pp. 40-53. 

8. Gambill, G. C. Syrian Druze: Toward Defiant Neutrality // Foreign Policy Research Institute. 

2013 - from https://www.fpri.org/docs/Gambill_-_Syrian_Druze.pdf (дата обращения 15.10.2018) 

9. International Bank for Reconstruction and Development, The Economic Development of 

Syria. 1990. 

10.  Jamil Assad, 71; Uncle of Syrian President Bashar Assad Was in Parliament // Los Angeles 

Times. 17 December 2004 - from http://articles.latimes.com/2004/dec/17/local/me-passings17.1 

11. Kerr M., Larkin C., editors. The Alawis of Syria: War, faith and politics in the Levant. 

Oxford University Press; 2015. 384 p. 

12. Khalaf, S. Land Reform and Class Structure in Rural Syria. Syria: Society, Culture, and 

Polity. 1991. pp.63-78.  

13. Khuri F. I. Being a druze. Spotlight Poets; 2004. 295 p. 

14. Landau, J. M. The Arabs in Israel: A political study. Routledge, 2015. 313 p. 

15. Landis, J. Mansour al-Atrash has Died at 80 // Syria Comment. 16.11.2006 – from 

https://www.joshualandis.com/blog/mansour-al-atrash-has-died-at-80/ 

16. Lefèvre R. Ashes of Hama: The Muslim Brotherhood in Syria. Oxford University Press, 

USA; 2013. 272 p. 

17. Schiffrin, H. Z., editors. Military and state in modern Asia. Transaction Publishers, 1974. 319 p. 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/middle_east/4348129.stm
http://www.mei.edu/profile/randa-slim
http://www.mei.edu/content/article/syrian-druse-crossroads
http://www.mei.edu/content/article/syrian-druse-crossroads
http://articles.latimes.com/2004/dec/17/local/me-passings17.1
http://articles.latimes.com/2004/dec/17/local/me-passings17.1
https://www.joshualandis.com/blog/mansour-al-atrash-has-died-at-80/
https://www.joshualandis.com/blog/mansour-al-atrash-has-died-at-80/


Исторические науки и археология  

 

55 

18. Van Dam N. The struggle for power in Syria: sectarianism, regionalism and tribalism in 

politics, 1961-1980. Croom Helm; 1981. 257 p. 

19. Who's who in Lebanon // BBC News. 14.03.2005 – from http://news.bbc.co.uk/2/hi/mid-

dle_east/4348129.stm 

ي .20 رى ف جلاء ذك لطان ال س شا  ا رش ب شه الأط سد هم هل الأ ه ف ناء خذل  Fiz-zikral jala Sultan] معروف؟ أب

Basha Al-Atrash hamashahul-Assad fahal hathalahu abna ul-maruf?] (On the anniversary of Sultan 

Pasha Al-Atrash's death: Assad marginalized him, but did the Druze forget him?) // Orient Net. 

16.04.2015 – from https://www.orient-news.net/ar/news_show/86756/0/ي رى ف جلاء ذك لطان ال س شا  ا  ب

رش شه الأط سد هم هل الأ ه ف ناء خذل    معروف؟ أب
 

Об авторе 

Кожемяк Никита Сергеевич – аспирант, сотрудник Управления по работе со студентами и 

выпускниками Московского государственного института международных отношений (Универ-

ситет) МИД РФ (Россия), E-mail: nikitakozhemyak@yandex.ru 

 

Kozhemyak Nikita Sergeevich – PhD student at the MGIMO University and an employee at the 

MGIMO Department for Work with Students and Graduates. E-mail: nikitakozhemyak@yandex.ru. 

 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/middle_east/4348129.stm
http://news.bbc.co.uk/2/hi/middle_east/4348129.stm
mailto:nikitakozhemyak@yandex.ru

	Вестник 2018 4 титул
	СОДЕ Вестник БГУ2018 №4 + археология-2
	Англ содерж Вестник БГУ 2018 №4
	1_История
	артамошин
	Гончаров Е.В.
	Дубровский
	Ерохин А.С
	Залепеев В.Н
	Кени И.А
	Кожемяк
	Колегова
	Колмаков М.А
	Кучурин
	Миненков
	Михальченко
	Моисеенко
	Пареньков
	Поподько
	2. Без суда и следствия: шокирующие факты об истории линчевания и кровавых спектаклях // URL: https://kulturologia.ru/blogs/220916/31456/ (дата обращения: 01. 03. 2018).
	3. Великая депрессия в США 1930-х годов. Часть 5 – Расовая сегрегация // URL: https://kohama-natalia.livejournal.com/32690.html (дата обращения: 25. 01. 2018).
	4. Овчинников Н.В. Борьба за Америку в 1930-х гг.: Хью Лонг, патер Кофлин, Чарльз Линдберг, Генри Форд. М.: Самообразование, 2009. 232с.
	5. Прокопенков Г. Ю. «Старый Юг» в исторической памяти американцев (1870-е – 1910-е гг.). Дисс. … кандидат ист. Наук. М., 2017. 255 с.
	6. Сафронов Р. О. Особенности проявления религиозного экстремизма и фундаментализма в США // URL:http://religious.life (дата обращения: 04. 03. 2018).
	7. Черная книга либерализма. Суд Линча // URL: http://maxpark.com/community/129/content/1679328 (дата обращения: 22. 02. 2018).
	8. Энциклопедия США. Природа штата Луизиана // URL:https://prousa.info/louisiana_nature (дата обращения: 03. 08. 2018).
	9. About Documenting the American South. URL: https://docsouth.unc.edu/index.html (дата обращения: 15. 08. 2018).
	10.  Acts and Joint Resolutions (Amending the Constitution) of the General Assembly of the State of Virginia/ URL: https://www.encyclopediavirginia.org/An_Act_to_provide_for_the_immediate_registration_of_all_births_and_deaths_1912 (дата обращения: 9. ...
	14.  The Grand Rapids Press. 1921. June 1.
	15.  The Waco Horror // The Crisis. 1916. Vol. 12. No. 3. July.

	Прилуцкий В.В
	Самсаров
	Степкин
	Федин
	Чубур

	2_Экономика
	Глушак Н.В
	Зверев Статья Вестник БГУ
	Мельгуй А.Э., Ермакова Л.В., Гудкова О.В.

	3_Право
	Вяткина
	Ковалев

	Правила



