
338

Конференц-зал

Толкачёв 
Юрий Аркадьевич

кандидат философских 
наук, доцент УРГЭУ

Толкачёв 
Юрий Аркадьевич

кандидат философских 
наук, доцент УРГЭУ

Ю.А. Толкачёв
пилигрим – путНик – СтраННик – 
паломНик: плеяда архетипичеСких 
Символов, Формирующих жизНеННые 
уСтаНовки СовремеННиков

В систему ценностных ориентиров перво-
бытной культуры как способа жизнедеятель-
ности человека входят мифологизм, анимизм, 
тотемизм, фетишизм, магизм. Вышеозначенные 
элементы влияют на изменения памяти и языка 
на качественном уровне. Память можно назвать 
фотографической, то есть подразумевающей 
жёстко определенную композицию. Язык 
предполагал логику образования понятий не 
по принципу общего происхождения, а по схо-
жести свойств явлений и по сочетанию слова и 
жеста в описании предмета. Лексикон опреде-
лялся прагматичностью, то есть состоял из слов, 
отражавших вещи, полезные определённому 
сообществу людей.

Предыстория вопроса позволяет вспом-
нить принципы магии, то есть способности 
человека взаимодействовать, «растворяться» 
и выделяться в окружающей его среде. К ним 
следует отнести симпатическую, имитативную 
и магию слова. Симпатическая магия подразу-
мевает единство части и целого по свойствам. 
Имитативная же «гласит», что подобное порож-
дает подобное.

Магия слова определяет то обстоятельс-
тво, что поименование означает порождение, 

появление того или иного новообразования. 
Слово – знак, который попадая в определяю-
щий его контекст индивидуального бытия, об-
ретает смысл. Смысл придает архетипическому 
символу значение установки индивидуальной 
жизнедеятельности. Мне представляется полез-
ным исследовать в данных координатах каскад 
символов: пилигрим – путник – странник – па-
ломник. Индивидуальный отбор личностью из 
ряда казалось бы абсолютно тождественных 
друг другу понятий строго определенного, 
влияет на формирование качественной сторо-
ны поведения человека. «Пилигрим» харак-
теризуясь свойством сакральности, то есть 
благоговейного, трепетного, священного, куль-
тового отношения к чему-либо, не привязан 
однозначно именно к религиозному. Свойство 
сакральности пилигрима может означать и 
нечто иное, хотя также ритуальное, обрядо-
вое, санкционированное личностным и обще-
ственным смыслом. Сакральным может быть 
и культовое отношение к общечеловеческим, 
родовым ценностям жизни на уровне общего, 
а не только особенного. Общее, особенное, 
единичное представляет нечто единое, в то же 
время они структурированы в жизнедеятель-
ности индивида.

Отношение человека к миру отталкивается от 
познавательной деятельности. Через самообра-
зование, усвоение опыта предшествующих по-
колений формируется ценностно-нормативный 
сегмент личности. Нормы и ценности общества 
проходят испытание индивидуальным отбором 
и трансформируются в эмоционально-волевой 
вектор. Цель (то есть желаемое состояние) 
становится «вторым я» человека, его «идеей 
фикс». Желаемое осуществляется в практичес-
ком измерении, то есть ежеминутной программе 
корректирующих действий, управляющих и 
контролирующих жизнедеятельность.



339

Конференц-зал

Дилемма образов жизни и смерти порождает 
образ дороги, соединяющий их. Связь, сополо-
женность и взаимодействие выступают содер-
жанием образа. Биоритмы жизни трансформи-
руются в линии смерти. Краткосрочность жизни 
подчёркивается вечностью смерти. Жизнь и 
смерть, взаимодействуя во сне и бодрствовании 
человека, в хаосе и порядке бытия, «пользу-
ются» друг другом, выстраиваясь в единую 
систему активности. Формы этой активности 
определяются плеядой видов общественного 
сознания: этического, эстетического, экономи-
ческого, религиозного, философского, научного, 
политического, правового, экологического.

Выстраивая цепь архетипических символов 
человека дороги, в качестве системообразу-
ющего начала, я беру активность субъекта в 
поведении и деятельности. Считаю, что сле-
дует отвлечься от таких образов, производ-
ных от исследуемого явления, как например, 
следопыт, первопроходец, путешественник, 
гонец. Безусловно, все они взаимосвязаны. 
Представляя собой обширный ряд «уровня 
следствия» – они могут быть предметом изуче-
ния уже в дальнейшем. Архетипические симво-
лы, упомянутые в заголовке статьи, присутствуя 
в культурах всех народов – выступают на уровне 
сущности взаимосвязи общественного и инди-
видуального сознания.

Пилигрим на древнегерманском означал чу-
жеземца. На латинском же именовал человека 
иноземного, чужого, дорожного. Пилигримом, 
например, может быть назван предпринявший 
с торговыми целями путешествие в Индию, 
Афанасий Никитин. Автор «Хождений за три 
моря» не был лишь торговцем, преследовавшим 
частные интересы. Есть основания считать, что 
выполнял он миссию государственного значе-
ния. Речь идет о торгово-экономической развед-
ке перспектив установления отношений обмена 
стратегической продукцией между Индией и 
Московией. Будучи первым, или, точнее, одним 
из первых россиян в Индии, А. Никитин должен 
был оценить важность для России специфичес-
ких индийских товаров. Осознание важности им 
своей миссии подтверждается не только прояв-
ленным упорством в возвращении. А. Никитин 
умер по пути домой в Тверь, «Смоленска не 
дошед». Хотя формально, его родное княжество 

было включено Иваном III только через пятнад-
цатилетие после его предполагаемой смерти, но 
фактически земли тверские уже полностью кон-
тролировались великим князем Московским. 
Нет сомнений, что сознание А. Никитина было 
вполне «великоросским». Записи делались им 
на «смеси» арабских букв с собственными крип-
тографическими обозначениями. Допустимо 
считать, прежде всего, в связи с изменениями 
его телесного облика как следствия посещения 
мусульманской части Индии, что А. Никитин 
был вынужден принять не только арабское 
имя, но и ислам. Суть не в оценке глубины 
изменений, а в том, что для выполнения своей 
миссии, реализуя жизненно важные, государс-
твенного масштаба цели, А. Никитин проявлял 
крайнюю изворотливость в использовании 
средств. Пилигрим – понятие, отражающее 
гармонию сочетания внутреннего и внешнего в 
личности. Осознающий социальную ценность 
выбранного им направления жизни, идущий 
представляет себе контуры влекущей его цели. 
Принимающий вызов общества, социально от-
ветственный индивид самореализуется в миссии 
добровольной готовности быть звеном в плеяде 
себе подобных. Добровольное, возвышенное, 
героическое являются украшениями нимба об-
раза пилигрима. Он свободен, ибо преодолевает 
препятствия одержимо и неистово. Пилигрим 
собою указывает дорогу Всем.

«Путник» – образ, указывающий на бессо-
знательно-интуитивные доминанты активности 
перемещающегося в пространстве и времени 
индивида. «Запрограммированный» соци-
альным принципом «Жизнь – это движение» 
путающий самопознание с «самоедством», 
а саморефлексию с «самокопанием», путник 
двигается по пути, освящённому и освещённо-
му пилигримом. Его установка (готовность к 
действию) выступает стремлением движения по 
дороге жизни. Дорога здесь – не целина, а нечто 
иное – а именно тропа, колея. Коллективное 
бессознательное – копилка памяти поколений, 
заставляет его вглядываться в следы ранее 
прошедших, проявляется в архетипе дороги. 
Архетип превращается в архетипический сим-
вол, так как дорога «без края и конца» может 
парализовать волю человека, предполагающего 
свою конечность, но надеющегося на бессмер-



340

Конференц-зал

тие. «Путник» означает состояние человека 
готового мерить собою пройденное, превращая 
его в индивидуально понятное, личное досто-
яние.

Размышления путника можно выразить сле-
дующими авторскими строфами:

Дорожное
Нагота тротуара, сгустившийся мрак…
Это может быть утра или вечера знак.
Зимний холод весною так привычен и ску-

чен,
Словно ругань врагов, или звуки шагов…
В тусклом свете витрин и в мерцаньи ма-

шин,
Только спины людей, только тени идей,
Преходящих в обман бегло прожитых 

дней…
Что же гложет тебя,
Кто смущает твой ум?
Может песни обряд?
Или страсти наряд?
Может прошлого взгляд?
… Смутных образов ряд…
Совмещение формоизменения, целеполага-

ния и социальности как родовых характеристик 
культуры с интимным переживанием дороги, 
воспринимаемой серпантином шагов его жиз-
ни, и порождает символический образ путника. 
Воспринимается этот образ синкретично, нераз-
дельно от собственного «Я».

Символ здесь предстает защитной формой 
архетипа дороги. В первую очередь «блистает» 
свойство определенности, затмевая все осталь-
ные значения. В контексте, где человек – функ-
ция социума, «дорога» заявляет о себе внешней 
стороной цивилизации, так называемой инфра-
структурой. Дороги – это артерии цивилизован-
ного, управляемого, консолидированного обще-
ства. Путник – социальный образ, одобренный 
обществом в логической цепи: туризм – гости-
ница – ресторан (таверна). Не случайно турами 
в иных культурах называют вешки, знаки, отме-
чающие путь. В этом смысле человек, идущий 
по дороге – далеко не бунтарь. Его поведение 
санкционировано обществом, так как он выпол-
няет правила социума. Бунтарем он может быть 
лишь тогда, когда идея дороги, то есть скрытой, 

внутренней стороны символа начинает превра-
щаться в средство антисоциальности, противо-
поставления себя обществу. Возникает протест 
против декларируемых в качестве социальных 
аксиом – целей. Неподчинение оправдывается 
принципом: «Движение всё – результат нич-
то». Благосостояние, семья, культивирование 
пространства оседлости, колонизация дикости 
как цель и результаты движения подвергаются 
сомнению и отрицанию.

Вариантом логического развития освоения 
смыслов движения может быть символический 
образ «странника».

«Свое иное» предшествующего ряда сим-
волов проявляется в «страннике». Хотелось 
бы обратить внимание на известную схожесть 
русского слова странник со словами в разных, 
не столь далёких по происхождению языках. 
Странник – производное от древнерусских 
слов сторона, сторонний, сторонник. Слово 
выражало значение особинки, отдаленности, 
непохожести. На английском языке странный 
человек звучит как «stranger». Дословно озна-
чает – незнакомец. А в значении «outsider» – 
как посторонний, человек с другой стороны. 
Странствующий странный человек зачастую 
представляется иным людям – мотивированным 
собственными целями, не всегда одобренными 
обществом. Сам по себе бредущий и самосто-
ятельно осваивающий дорогу жизни странник 
(«беспечный ездок») снедаем противоречия-
ми. Уточним: противоречиями осмысления, 
отрицания абсолютного тождества индивиду-
ального и социального. Ищущий свой путь, 
свою колею, странник готов «пробить головой 
стену». Значение образа стены или возвыше-
ния над обычным уровнем – двояко в мировой 
культуре. Ограждающая индивида, защища-
ющая территорию и духовную в том числе, 
«стена» является метафорическим понятием 
невозможности выхода вовне. Следовательно 
пробивая стену бытия странник реализует своё 
активное духовное начало. Представляется, что 
в единстве социальных тенденций: функцио-
нирования (то есть поддержания и сохранения 
устоявшегося) и развития (то есть изменения 
существующего), странник символизирует, 



341

Конференц-зал

прежде всего, установку отрицания. Странник, 
безусловно, социален. Ведь преодолевая про-
странство и время, он использует механизмы 
социума. Одновременно он отрицает «толпу», 
подвергая сущее критическому, альтернативно-
му шаблонам, рассмотрению. Если пилигрим 
в известной степени чувствуют себя мессией, 
то странник больше нон-конформистом. Своей 
жизнью, точнее определенным этапом жизни, 
потому, что «странник» – это все-таки состоя-
ние, он отрицает клише, что «все дороги ведут 
в Рим».

Носитель привлекательного образа, искренне 
верующего в себя, странник может превра-
титься в матрицу своих подражателей. Иными 
словами – породить модную субкультуру. Не 
случайно побережье Гоа является одним из 
немногих мест, некогда облюбованных хиппи. 
Автору этих строк, будучи на горе Кайлас (ти-
бетской Шамбале) трудно было чётко осознать 
мотивацию, приведшую его туда. Актуальным 
отражением тогдашнего состояния явилось 
написанное во время раздумий:

Тибет
Звёзды плачут,
Представляясь водой,
Мысли льются тёмной рекой.
Горы, чашей блистают, маня,
Чудно и пряно – дразнят тебя…
Я смотрю на небо слепо и зло,
Чуда не будет – время прошло…
Воздух – гладок, тяжёл и упруг
будто кованый китайский лук.
Краски огней, пламя очей
Крики и стоны непонятных людей…
Яки – мычат
духи – хрипят, заплетая их гривы
в сторяд… 
Игры богов – рождают дурман,
Не сможешь забыть лица жёлто-сумрачных 

лам…
Тысячи лет
Поют про Тибет,
Но знает ли КТО
Верный ответ?
Решение вопроса «Куда идешь?» приобре-

тает конкретную форму: «Тварь ты типичная 

либо творец своей жизни уникальный?» Это 
требует психологического комфорта, что и 
предстает в виде выбранного близкого человеку 
архетипического символа. В ряду преодоления 
жизненных коллизий может наступить и черед 
«паломника». Для образа паломника характерен 
не только признак традиционного поклонения 
(по обычаю), но и желание пребывать в этом 
состоянии коллективно. Иными словами «ка-
лика – перехожий», паломник древней Руси 
перемещался по жизни, посвященной «хож-
дениям» в составе дружины, «со товарищи». 
Ритуализированность паломничества связана с 
верою в то обстоятельство, что молитва (разго-
вор с иными сверхъестественными сущностя-
ми) более действенен в определенных местнос-
тях, связанных с мистическим. Паломничество 
выступало в форме социального долга. Иногда 
оно превращалось в эпитимию или наказание. 
С XIII века не только церковь, но и светские 
суды государств Западной Европы пригова-
ривали к паломничеству убийц. Одно время 
(в XII веке) паломничество на Руси вошло в 
столь широкий обычай, что церковные власти 
и авторитеты стали ограничивать подобное 
рвение. Так, например русский писатель и 
паломник Даниил провозглашал, что спасение 
души богоугодными делами возможно и у себя 
дома. Паломники, странники – богомольцы, 
приносившие в родине места ветку пальмы по-
родили особый жанр массовой литературы – так 
называемые «паломники» или паломнические 
книжки. Первоначально они содержали лишь 
описание святых мест и легенд с ними связан-
ных. Позже они становились всё более авто-
рскими, с рассказами о личных впечатлениях 
и философскими рассуждениями. «Пилигрим» 
проявившийся в «путнике», просматривающий-
ся в «страннике», с очевидностью предстаёт в 
«паломнике». Не случайно пилигрим в пере-
носном архаическом значении звучал как стран-
ник. Взаимосвязь этих понятий, как ипостасей 
существования единого архетипа «дорога» или 
точнее «человека дороги, пути», отражалось и 
в китайском «дао» и инкском «Мачу-Пикчу», 
звучавшем как путь жизни. «Хождение за три 
моря» А. Никитина являлось произведением 



342

Конференц-зал

пилигрима на государевой службе. По жанру, 
напоминая традиционные паломнические 
книжки, оно объектом описания выбирает 
иноверческую Индию. Необходимо отметить, 
что паломник, ощущающий гармонию внут-
реннего и внешнего может воспринимать себя 
пилигримом. Таким образом человек может 
пройти весь путь архетипических символов, но 
при этом направленность его установок будет 
достаточно ясной.

Архетип – есть способ связи образов, объ-
единяющих поколения. Современный человек, 
прошедший через жернова непрерывного 
образования и самообразования представляет 
собой отражение совокупности предшество-
вавших его времени ценностных ориентиров 
общечеловеческой культуры. Символы пер-
вобытной культуры и соседской общины ан-
тичного времени дополняются в его сознании 
иными постулатами общечеловеческого бытия. 
Теоцентризм – символизм – иерархичность со-
словного общества средневековья уживаются 
в триаде гуманизма, науки и религии Нового 
Времени. Консолидирующей, синтезирующей 
их формой выступает постмодернизм как форма 
культурного бытия человека. Мифологическая 
поддержка менталитета россиян как духовно 
самобытной, потенциально и актуально свое-
образной общности способствует появлению 
определенного массового типа человека. 
Постмодернизм определяет переход от «поиска 
истины» к желанию «просто жить», к наслаж-
дению «мозаичностью бытия» как череды чувс-
твенных и рациональных образов разных эпох 
в виртуальном исполнении. Удовлетворенность 
от сопричастности к «следам мирового дви-
жения» принимает форму смысла жизни. 
Различие между индивидуальными дорогами 
жизни декларируется современным обще-
ством, различием в оценках средств, форма, 
временем достижения. События жизни автора 
на острове Сахалин, Камчатке, Хабаровском 
крае, Приморье, Восточной и Западной 
Сибири, Урале, Пермском крае, Поволжье, 

Центральном регионе, западных российских 
областях, Кавказском регионе обернулись пот-
ребностью преодолеть рамки национального 
государства. Балканы, Люксембург, Франция, 
Италия, Исландия, Гренландия, США, стра-
ны Латинской Америки и Карибского моря, 
Северная Африка, Индия, Непал, Китайский 
Тибет и Япония стали внутренними элемента-
ми моего индивидуального пространственного 
поля.

Временное измерение обернулось участи-
ем в археологических путешествиях в глубь 
времён. Речь идет о раскопках культуры 
Бронзового Века в Грузии, исследовании ан-
тичности Причерноморья. Осмысление и пе-
реживание этих событий происходит в течение 
нескольких десятилетий моей жизни в про-
цессе поиска гармоничного взаимопонимания 
с представителями регулярно сменяющихся 
поколений студенческой молодежи. Участие в 
совместной исследовательской, педагогической 
деятельности позволяет поддерживать разнооб-
разные контакты с современниками различной 
социальной принадлежности.

Все вышесказанное и позволяет мне ощу-
щать ныне себя в большей степени пилигри-
мом, нежели странником. Я могу чувствовать 
себя человеком, с радостью выполняющего 
социальную функцию-миссию. Трансляция 
пропущенного через индивидуальный опыт бы-
тия единства общего и особенного, позволяет 
придавать сочность, убедительность представ-
лению об абсолютной ценности жизни. Ничто 
так не обогащает жизнь общества как поиски 
путей к гармоничному слиянию с индивидом, 
осознающего себя единовременно пилигримом, 
путником, странником, паломником к святыням 
человеческого рода. Факторами предельного 
уровня абстракции, позволяющими переживать 
указанные в статье архетипические символы 
жизненного бытия как субъективную реаль-
ность выступают пропорциональность, сим-
метрия, соразмерность, ритмичность, созвучие 
и согласованность всех частей жизни.


