
Демир Наталья Георгиевна –  аспирант кафедры англистики и межкультурной коммуника-

ции Московского городского педагогического университета, е-mail: nataliedemir@mail.ru. 

 

Н. Г. Демир 

 

ЗНАЧЕНИЕ РЕКОНСТРУКЦИИ СЛОВАРНЫХ ЕДИНИЦ  

НА ПРИМЕРЕ ЛЕКСЕМЫ «ДРУИД» 

 

По словам О.Н. Тубачева, семантическая реконструкция средствами эти-

мологии являются одним из источников реконструкции древней культуры ду-

ховной и материальной, Е.М Мотузенко утверждает, что методика этимологи-

зирования должна основываться на семантических закономерностях и особен-

ностях отражения этих закономерностях в форме [Семиотика и семантика 2006, 

стр 35]. Тем не менее после Фердинанда де Соссюра, разрыв между синхрон-

ным и диахронным исследованием в лингвистике начал только углубляться. 

Так с XIX века по настоящее время исследования по этимологии слов стали не-

сколько недостаточные, что, безусловно влекло и влечет за собой ряд неточно-

стей распространяющихся на несколько областей языка. Такими областями 

безусловно являются составление словарей различных направленностей, в т.ч. 

синонимичных, история языка, культурология, языкознание и стилистика. Ко-

нечно наиболее пострадали слова имеющие длинную историю, так как они 

сильнее подверглись изменениям. Многие просто были вытеснены из употреб-

ления, некоторые остались в языке получив рад заменяющих их синонимов не 

совсем совпадающих с исконным значением слова, на самом деле синонимами 

и не являющихся эквивалентными словами [13]. 

Но главное, конечно, не во внешних поводах для обсуждения. Суть дела в 

том, что углубленное понимание значения есть, уже тем самым его реконструк-

ция [Трубачев, 1980, 3], а в данном случае нельзя обойтись без этимологии.  

В качестве примера было взято слово друид в силу спорности его значения, а 

также существовании друидов на Севере Руси. Также данное слово является 

mailto:nataliedemir@mail.ru


интересным с точки зрения своего строения, так как может быть рассмотрено 

по-разному,  в зависимости от того из какого языка или языков данное слово 

произошло. Также в силу исторических данных о друидах, можно утверждать, 

что само слово является частью древнейшей культуры, религии. По одному та-

кому значимому слову возможно восстановить большой пласт истории, осо-

бенности культуры, языка и религии.  

Многие лингвисты изучали данное слово, в том числе Франсуа Леру, ко-

торый предлагает вариант dru-wid-es [11], прочитывая ее как «весьма учен-

ные», в книгах о кельтах же можно встретить такой вариант как «наука о дере-

ве». Следует заметить, что понятие дерево возникает достаточно часто говоря о 

друидах. В работе Рене Генон «Вепрь и Медведица» также представляет со-

ставную морфему dru-vid как сила-мудрость; эти два компонента олицетворя-

лись для кельтов священными дубом и омелой. 

Так древовед (определение В.П. Калыгина) - интерпретация довольно по-

хожая на древние корни славянского языка. Если даже не абстрагироваться от 

нюансов кельтской фонологии, компоненты этого слова все же имеют праиндо-

европейскую и ностратическую предысторию. Стоит связать первый из корней 

с названием дуба, то оба корня восходят к ностратической или еще более древ-

ней этнолингвистической общности. Об это много говориться в исследованиях 

С.А. Страростина Druid. Употребляется с 1560-х годов. Происходит из фран-

цузского «druide», латинского «druidae» (мн. ч.), галльского «Druides», старо-

кельтского «derwijes» (возможно, имеется в виду «derwos» – «истина» и «dru» – 

«дерево» (в особенности дуб) + «wid» – «знать»). То есть предположительно 

слово трактовалось как «те, кто знает (понимает) дуб». Англосаксы, судя 

по историческим источникам, также использовали эквивалент слову «дерево» – 

«правда» (treow). Английский вариант восходит к латинскому, а не прямиком 

заимствован из кельтского. Древнеирландская форма – drui. В современном ва-

рианте – draoi, в винительном падеже – druadh («волшебник, колдун»). 

Не следует путать с Объединенным древним орденом друидов – тайным обще-

ством, основанным в Лондоне в 1781 году.  



Что же касается культа дуба, то он существует во всех мировых религиях 

и играет не последнюю роль. Славянские друиды точно так же, как и осталь-

ные, имели культ дуба – священного дерева, которое соединяло миры, небо и 

землю. Из дуба была сделана палочка Мерлина. По некоторым сведениям, и 

крест Христа был изготовлен из дуба. Однако с появлением христианства мно-

гое почти бесследно исчезло, и истинная причина, по которой поклонялись ду-

бу, неизвестна. Тем не менее культы растений тесно связаны с названиями не-

которых богов, что может дать ответ на некоторые вопросы относительно эти-

мологии тех или иных слов. Так, слово «друиды» происходит от «други» и 

«дуб». 

Рассмотрим лексему «друид» в славянском контексте: в отделившейся 

Европе волхвов называли «други», от него у кельтов произошло название 

«друиды». Суффикс -ид- означает уменьшение, как это видно из примера: астра 

– звезда, астероид – маленькая звезда. Уменьшительное название друидов было 

вызвано, скорее всего, уменьшением их дружелюбности. Так как, по дошедшим 

до нас историческим сведениям, люди опасались друидов и их обрядов, кото-

рые являлись неотъемлемой частью также их предков – гаруспиков. В России 

же их называли «рахманы» («Ра» – господь, «х» – священнослужитель, «ман» 

на санскрите означает «знать», «думать», а также первочеловека).  

Возвращаясь непосредственно к слову «друид», следует отметить, что в 

классических текстах «друид» встречается только во множественном числе: 

«druidai» в греческом, «druidae» и «druides» в латинском. Формы «drasidae» 

или «drysidae», также встречающиеся в некоторых текстах, являются, возмож-

но, ошибками и неточностями переписчиков или результатом различных воз-

действий на манускрипт. В древнеирландском существует такое слово, как 

«drui». В форме множественного числа оно будет «druid». На протяжении дли-

тельного периода времени было много дискуссий о происхождении этого слова. 

Сегодня многие разделяют точку зрения древних ученых, в частности Плиния: 

согласно ей, оно связано с греческим наименованием дуба – «drus». Второй его 

слог рассматривается как отдельное слово, происходящее от индоевропейского 

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%80%D0%B5%D0%B2%D0%BD%D0%B5%D0%B8%D1%80%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D1%8F%D0%B7%D1%8B%D0%BA
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BB%D0%B8%D0%BD%D0%B8%D0%B9_%D0%A1%D1%82%D0%B0%D1%80%D1%88%D0%B8%D0%B9
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D0%B1


корня -wid-, приравниваемого к глаголу «знать». Такая взаимосвязь является 

вполне приемлемой для религии, святые места которых располагались в дубра-

вах Средней Европы. 

Данная этимология явилась первой и основывалась на греческом «drus», а 

также была поддержана многими учеными. Однако, с другой стороны, подоб-

ная связь с ритуалом у дуба и создала множество проблем в области этимоло-

гии. Если предположить, что «друид» было принадлежностью исключительно 

кельтского мира и может быть объяснено исключительно при помощи кельт-

ского языка, то его элементы индоевропейского происхождения: галльская 

форма «druides» (в единственном числе – «druis»), употребляемая Цезарем на 

протяжении всего текста «Галльских войн», ирландское «drui» – восходят к 

единому прототипу «dru-wid-es», «весьма ученые», содержащему корень, ана-

логичный глаголу «videre», «видеть», готскому «witan», германскому «wissen», 

«знать», славянскому «ведать». Так же легко обнаружить характерную для 

кельтского языка омонимичность лексем, имеющих обозначение «науки» и 

«леса» («vidu-» галльского происхождения). 

Ведьма, ведунья, ведун происходят от общего корня -ВЕД-, т.е. знать, но 

ни одно знание может быть отделено от культуры, а чужая культура часто ис-

толковывается как что-то неизвестное, странное, страшное. Ксенофобия – одна 

из старейших социальных фобий. В любой культуре существуют определенные 

особенности, которые не могут быть приняты другими. Так, достаточно вспом-

нить обвинения в колдовстве негров – рабов белых американцев, приписывание 

магии вуду негативного влияния, но стоит назвать вуду «травничеством» – и 

все деяния приобретут антонимичный смысл.  

Написание текстов на других языках казалось человеку странным и 

страшным. Необъяснимое воспринималось негативно, этого опасались. Чело-

век, произносящий странный текст на непонятном языке, и по сей день может 

вызывать негативные эмоции, к тому же переплет самой книги был темного 

цвета, а при плохом освещении, как это было раньше, книга казалась черной. 



Так, чернокнижником скорее был тот же «знающий», ученый, то есть волшеб-

ник, ведун.  

Слово друиды, проецируется на праиндоевропейский уровень в форме 

*derw-, а следовательно возможно уже говорить об арабском «дервиш». Выхо-

дит, что совершенно разные культуры действительно могли иметь больше об-

щего, чем могло бы показаться на первый взгляд. Такие попытки реконструк-

ции раскрывают все больше и больше фактов о культуре, которая могла, пусть 

даже теоретически, не только возникнуть в одном месте, но и некоторое время 

развиваться, непосредственно до ее расщепления и дальнейшего «отдельного», 

почти изолированного развития его составляющих. Если провести аналогию 

такому явлению, первое, о чем вспоминается - история Америки. Кусок культу-

ры отделяется от целого и развивается самостоятельно, несколько видоизменя-

ясь. Появление отличий в правописании, новых слов и пр.  

Вспомним также образ друидов в истории - светлые одеяния (может се-

рые), после чего рассмотрим еще один момент  связанный с этим образом, так-

же сохранившийся в языке. Индоевропейский *weid- - код белизны. Прежде 

всего это относится к валлийскому языку, В котором gwyn, белый, звучит очень 

похоже на ностратическое *g(w) enY, знать. А через общекельтское *vindo-, бе-

лый, эта семантическая аттракция ведения и белизны могла распространяться и 

на этнонимы вендов, венедов, венетов, - независимо от формального происхож-

дения этих названий, как черный цвет передался на слово "колдун" Таким обра-

зом складывается представление о друидизме как о священном Белом Знании - 

о венедах, Венедском море (оно же русское) и т.д. как этногеографиче ских 

коррелятах древней мудрости. А это уже и есть сокровенный пласт духовной 

культуры Русского Севера - во всей его славяно-угорской, волшебно-

друидической, гиперборейской многоликости. 

Для полной картины не хватает более подробного разбора слова «ведун» 

Ведун – веґдаю, укр. вiґдати, др.-русск., ст.-слав. вkдkти, словен. veґdeti, пол. 

wiedziecґ, в.-луж. wjedzґecґ, н.-луж. wjezґesґ – «знать». В настоящее время в ста-

рославянском – вkси, вkстъ / вk и т. д., чешском – viґm, viґ и т. д., далее древне-



русский, старославянский вkдk – «я знаю». Чередование гласных представлено 

в виґдеть. Wait – «я знаю», далее вkдkти с древнепрусским waidimai – «мы зна-

ем», литовское veґiЅdmi – «я вижу». Другая ступень гласного представлена в 

случае с wiЅЅan – «знать», готский witan, древнеиндийский vidѓґ – «знание», 

vidvѓґn – «знающий», опять же восходящий к друидам, а также слову видеть, 

откуда впоследствии произошли слова «ведать», «ведунья», «wissen» и подоб-

ные им обозначающие мудрость, к которым можно причислить слово «wizard».  

Следует вспомнить, что на ранних этапах развития человека, лексический 

запас составлял достаточно ограниченный набор слов, что говорит о том, что 

язык того периода просто не мог включать в себя такого количества и разнооб-

разия синонимов для одного и того же слова. Это было просто не нужно, так 

как предпосылками появлению синонимов религиозного характера стало гоне-

ние язычества, переход к монотеизму, сжигание ведьм на костре и прочее. Не-

обходимость в расширении словаря была обусловлена также табуированием 

ряда слов. Ряд этот был уже к тому времени несколько более длинным, так как 

культы эволюционировали вместе с сознанием людей, усложнялись правила, 

появлялись все более глубокие знания, которые нуждались в новой номенкла-

туре, но слова не появляются из ниоткуда. Они рождались их все тех же источ-

ников, все тех же корней, понятий. Вполне логично было бы задаться вопросом 

о появлении дуидов в целом. Откуда они пришли, почему языки имеют слиш-

ком схожие корни, отпечатки прошлого вплоть до наших дней. В книге «Друи-

ды» Томаса - Даунинга Кендрика почти все знания на которые мы опираемся 

говоря о друидах, были написаны после завоевания Галлии римлянами, и толь-

ко в одном случае ссылка на друидов, и то чрезвычайно краткая, восходит ко 

временам греческой колонии в Массилии. Это значит, что все данные прямо 

или косвенно исходят из римских источников, и вполне естественно, что в них 

никакого объема информации найти мы не сможем. Почти вся история уже к 

тому времени была переписана римлянами, кроме того факта, что на Массилию 

«нападали» так называемые этруски, которые были более развиты в отношении 

письма и некоторых ремесел. Все это происходило на ограниченном участке 



суши, что порождало развитие культуры, введение новых слов. Много гово-

риться о славянском происхождении этрусков, чему приводятся вполне весо-

мые факты и доказательства.  

Драгункин составил целый этрусско-русский этимологический словарь, 

который, по мнению ученого, служит явным доказательством того, что речь в 

данном случае идет об одном народе. Например, этрусское «cena» — это рус-

ская «цена», «lari» (шлифовать) происходит от «поЛИРовать», «ati» (отец) — 

это «батя» и т. д. 

Родство русских и этрусков представляется несомненным и для создате-

лей концепции «Новой Хронологии». 

«Новая Хронология» утверждает, что этруски — это потомки завоевате-

лей, пришедших из Средней России, — говорит один из авторов концепции 

Глеб Носовский. — Великое завоевание XIV века началось с Волги, но мы точ-

но не знаем, какое именно подразделение пришло в Италию.  

Так что же нам говорить одно только слово «друид», если подойти к нему 

не поверхностно, не разбирать его только с одной стороны, не говорить только 

о классическом представлении его истории, но разобраться в каждом звуке, 

морфеме, корне, истории, смысле и даже современном представлении этого 

древнего понятия. Язык имеет основу, которая состоит из ограниченного коли-

чества словарных единиц, но дающей множество новых словарных единиц, 

восходящих к истокам не только языка но и цивилизаций в целом. В свете про-

веденного исследования можно выдвинуть гипотезу следующего характера: -

ВЕ-, с чего начинаются «вещий», «ведать», «ведун», а также «веко», означает 

«видеть», «знать» и т. д. 

 

* * * 

 

1. Реформатский А. А. Введение в языковедение. – М. : Аспект пресс, 2002. – 536 с.  

2. Мотузенко Е.М. «Семиотика и семантика». - М. : 2006. - 35 стр.  



3. Розенталь Д. Э. Словарь-справочник лингвистических терминов / Д. Э. Розенталь, 

М. А. Теленкова. – М. : Просвещение, 1976. – 543 с.  

4. Словарь русского языка. XI–XVII века: в 25 т. – М. : Наука, 1976.  

5. Словарь синонимов русского языка / Под ред. А. П. Евгеньевой. – М. : «Астрель» : 

ACT, 2001. – 648 с.  

6. Словарь современного русского литературного языка АН СССР: в 17 т. – М.–Л. : 

Изд-во АН СССР, 1948–1965.  

7. Калыгин В.П. Кельтская космология // Представления о смерти и локализация 

Иного мира у древних кельтов и германцев. - М.: Языки славянской культуры, 2002. - С. 

110  

8. Нелюбин Л. Л. Толковый переводоведческий словарь. – М. : Изд-во МПУ «Народ-

ный учитель», 2001. – 282 с.  

9. Низаметдинова, Л. Н. База терминологических данных РОСТЕРМ // Научно-

техническая терминология. – 2004. – № 2. – С. 16.  

10. Демир Н.Г. «Ассоциации лексемы колдун с черным цветом» Сборник научных 

статей по материалам III международной конференции «Терминология и культура» стр. 

45 Москва МГПИ 2012 

11. Леру Ф. Друиды. - СПб.: Евразия, 2003. - С. 84. 

12. Трубачев О.Н. - Праславянское лексическое наследие и древнерусская лексика до-

письменного периода // Этимология. 1991—1993. — М.: Наука, 1994. — С. 3—23. 

13. Сборник научных статей по материалам III международной конференции «Термино-

логия и культура» стр. 45 Москва МГПИ 2012 

 

 

  

 


