
Человек и культура 
Правильная ссылка на статью:
Вечерина О.П. — Репрезентация телесности в тамильском каноне шайва-бхакти // Человек и культура. – 2019. –
№ 6. DOI: 10.25136/2409-8744.2019.6.31626 URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=31626

Репрезентация телесности в тамильском каноне шайва-
бхакти

Вечерина Ольга Павловна

кандидат исторических наук 

доцент кафедры медиации в социальной сфере Московского государственного психолого-
педагогического университета 

127051, Россия, г. Москва, ул. Сретенка, 29 

o.p.vecherina@gmail.com

Статья из рубрики "Культура и культуры"

Аннотация.

Предмет исследования - феномен телесности и изменение модели тела в тамильском
шайва-бхакти. Автор рассматривает значимые вариации этих практик, представленные в
текстах канона «Панниру тирумурей». Описание пути к Богу как индивидуальной
практики одного бхакта составляет содержание «Тирувасахам» Маниккавасахара (8-я
часть канона), тогда как детальное описание и классификация различных вариаций пути
с подробными рекомендациями по совершенствованию тела адепта содержатся в
«Тирумандирам» Тирумулара (10-я часть канона). На основе сравнительного анализа
текстов канона показано, как формировалась новая модель тела бхакта, которая
привела к изменениям в ритуале и иконографии храмового убранства. Основные
выводы. В творчестве тамильских поэтов-бхактов VI-IX веков складывается новое
представление о Шиве и новая модель тела адепта. Собственное тело при этом сначала
воспринималось как препятствие к освобождению. Крайние формы такое отношение
приняло в творчестве Маниккавасахара. Тирумулар описал новую модель тела адепта
как главного инструмента для достижения мукти. Дальнейшее развитие этой модели
привело к развитию йогических и алхимических практик в традиции сиддхов с целью
обретения бессмертного, совершенного, не подверженного порче тела. Визионерские
представления бхактов привели к радикальной трансформации иконографической
системы шиваитского храма, осуществленной чольскими правителями в X-XII
веках.Тамильскими бхактами был создан универсальный комплекс духовных практик по
работе с телом, а через трансформацию тела — с сознанием. Эти практики не только не
утратили своей актуальности и практической применимости, но и стали широко
известным за пределами региона.

Ключевые слова: шайва-бхакти, бхакты, те ло , телесность, психотехники, духовные
практики, йога, сиддхи, освобождение, милость

DOI:

10.25136/2409-8744.2019.6.31626

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

24



Дата направления в редакцию:

06-12-2019

Дата рецензирования:

06-12-2019

Дата публикации:

09-12-2019 

В последние десятилетия исследования феномена телесности стали одним из
центральных направлений в целом ряде научных дисциплин — не только в биологии и

медицине, но и в философии, культурологии, психологии (например, [7]; [10]; [11]). Без
категории телесности невозможно адекватно исследовать практики, установки и
интерпретации опыта человеческого существования. Их совокупность, которую можно
определить как «модель тела», конституирует норму обращения с телом в той или иной

культуре [8].

Исследования телесности в индологии связаны, в первую очередь, с исследованиями
тантрических и йогических практик, в том числе традиции сиддхов, в которых тело
адепта подвергается интенсивному воздействию, с целью радикально изменить,
полностью переформатировать его сознание с целью достижения освобождения

(например, [19]; [26]; [28]; [32]).

Не менее интенсивно изучаются разные формы таких практик, одной из которых было
тамильское религиозное движение шайва-бхакти. Оно стало не только фундаментом
идеологической трансформации общества в период империи Чолов, но и частью канона
тамильской шайва-сиддханты, во многом переформатировав шиваитский ритуал на
основе синтеза визионерских переживаний поэтов-бхактов и агамической теологии.

Особое место в этих практиках занимают создатели ключевых текстов поэтического
канона, получивших впоследствии название «Панниру тирумурей» («Двенадцать

священных канонов») [22]: авторы «Деварам» Самбандар, Аппар и Сундарар (Tirumuṟai I-
VII), создатель «Тирувасахам» Маниккавасахар (Tirumuṟai VIII) и автор одной из
наиболее загадочных и трудных для интерпретации частей канона «Тирумандирам»
Тирумулар (Tirumuṟai X).

Тамильские шайва-бхакты не только создали многочисленные поэтические тексты, в
которых они описали свои даршаны (лицезрения) Шивы, но и стали создателями нового
ритуала поклонения, включающего паломничество по святым местам для получения

даршана (подробнее о феномене даршана в индуизме см. [18]). Описания этих видений и
экстатических эмоций, испытанных при этом адептами, заложили основу для обновления
шиваитской иконографии, осуществленной придворными мастерами Чольской империи

(подробнее см. [15]). Образы-мурти бхактов также стали предметом культа [3]; [16]. Кроме
того, духовные практики и психотехники бхактов, включающие рецитацию гимнов и
мантр, соединенные с телесными практиками, стали одной из основ последующего
развития йоги, тамильской сиддха-медицины и алхимии, включая обретение телесного

бессмертия [31].

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

25



Эти практики решали главную цель всех бхактов — получение освобождения (мукти ),
дарованного милостью (арул ) Шивы, принципиально не обусловленной ничем.
Конкретные практики, используемые для этого, были очень различны, но в целом
развивались согласно предписаниям авторитетной и для шиваитов вишнуитской
«Бхагавата-пураны». Всего таких способов насчитывается девять: шравана (слушание
рецитации священных текстов); киртана (рецитация божественных мантр); арчана
(поклонение образу божества); вандана (подчинение); пада севана (предложение себя
для скромных услуг); дасья (рабское служение); сакья (взаимоотношения с богом как с

другом); атма ниведана (слияние души с богом) (Śrimad Bhagavatam 7.5.23) [12]. При
этом телесный идеал мыслился как дивья-деха — просветленное тело знания и мудрости,
которым обладают дживанмукты.

Милость Бога всегда маркировалась даршаном — явлением Шивы своему бхакту в той
или иной телесной манифестации. Иногда бхакт мог слышать только звон ножных
браслетов, как, например, Чераман Перумаль. Выбор конкретной практики пути к богу в
значительной степени обусловливался психологическими и иными личностными
особенностями личности того или иного бхакта, спецификой биографии и т. п. Телесные
практики обусловливали психопрактики, и наоборот. Описание многообразия этих
практик и путей к Шиве зафиксировано в тамильской агиографии — жизнеописании
почитаемых в традиции 63 бхактов-наянаров, известном как «Тируттондар-пуранам»
(«Пурана о святых рабах [Шивы]»), или просто «Перияпуранам» («Большая пурана»),
авторство которой приписывается Секкилару. В этой пуране описаны все виды
поклонения, тесно связанные с взаимодействием бхакта как с собственным телом, так и

телом Шивы (Tirumuṟai XII; англ. пер. [21]).

Кареиккал Аммеияр: демоница Шивы

Легко заметить, что все ритуальные практики бхактов подчеркнуто телесны. Читая их
гимны, можно сразу обнаружить часто уничижительно-презрительное отношение многих
из них к своему телу и всегда восторженно-восхищенное — к cовершенному и
прекрасному телу Шивы. В творчестве поэтессы Кареиккал Аммеияр (VI в.) —
хронологически, видимо, первого бхакта, такое отношение к своему телу проявилось в
наиболее крайней форме. В «Пуране о Кареиккал» (Tirumuṟai XII.V.30.1717-1782), она
(единственная из всех бхактов!) сразу попросила Шиву лишить ее своей женской
сущности, воплощенной в ее прекрасном, соблазнительном теле молодой красавицы, и
превратить в скелетообразную демоницу-пей , что и было выполнено. Она же получила
даршан Шивы на Кайласе, взойдя туда — единственная из всех — на голове и

вернувшись живой обратно (подробнее см. [14]; [24]).

Всю оставшуюся жизнь она провела на погребальной поляне в лесу Тирувалангаду,
среди скелетов и обгорелых тел, единственная живая в этом царстве мертвых, воспевая
своего единственного Господина прекрасными стихами, написанными ей на тамильском
языке. Всего да нас дошло 4 ее произведения, два из которых были написаны до
восхождения на Кайласу, а два — по возвращении (Periyapuranam 30.1768; 30.1778)
[21].

Считается, что она первая не только получила даршан Натараджи, но и описала его в
своих падигамах. Одна из задач Кареиккал в этих гимнах — воспеть несравненную
красоту тела Шивы, танец которого она была удостоена лицезреть. Именно в ее стихах
начинает складываться иконография внешнего облика Натараджи. Это тело —
прекрасное, сверкающее, с широкой грудью и красными сияющими стопами, украшенное

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

26



змеями, белым пеплом, слоновьей шкурой и черепами. Его голову венчают грива

спутанных волос и полумесяц [24].

Если внешний облик Шивы призван вызывать восхищение, то внешний вид Кареиккал
должен вызывать отвращение. После ее превращения и ее муж, и весь ее мир в ужасе
отшатнулись от ее нового облика. Т. Сарада трактует ее преображение в
скелетообразную демоницу-пей как единственный способ для женщины конвертировать

свою неуничтожимую сексуальность в творческую энергию более высокого порядка [27].

Став пей , Кареиккал одним махом и окончательно отрезала всю свою предшествующую
жизнь, включая ее радости и печали, родных и друзей, природу и культуру, милостью
Шивы попав в мир, в котором, строго говоря, нет никого и ничего, кроме Шивы. Этот мир
— мир Нигде, единственная зримая реальность которого — пепел погребального костра
и вечно длящийся даршан прекрасного танцующего Бога. Случай Кареиккал, уникальный
для самой традиции, скорее демонстрирует нам исключительность этой вариации пути,
отнюдь не предполагая ее массового тиражирования.

Манифестации тела Шивы в творчестве бхактов

Одна из главных характеристик шиваитского бхакти — чувственная телесность главного
объекта поклонения — великого Шивы. Как известно, телесный образ Шивы впервые
появляется в гимнах тамильских бхактов-наянаров (VI—IX вв.), где бог выступает в
нескольких относительно равнозначных манифестациях — наиболее часто в виде

Трипурантаки, Бхикшатаны, Ардханаришвары, Натараджи [23]. Именно в творчестве
бхактов, по мнению исследователей, сформировалась первоначальная иконография

Шивы Натараджи [34], позднее нашедшая адекватное воплощение в изысканных
творениях чольских мастеров бронзовой храмовой пластики, изобильно украшавших
своими работами многочисленные храмы, воздвигаемые чольскими властителями в
качестве дара великому богу во всех сакрально значимых местах своей стремительно

расширяющейся империи [15].

Шива являлся в первую очередь объектом их вожделения — чувства, именуемого в
традиции анбу (aṉpu — «любовь», «страсть») или даже ваннанбу (vaṉṉaṉpu — «жестокая
любовь»), что обусловило и значительный диапазон эмоций, испытываемых бхактами [2:
8-21].

Визуальный и вербальный образ-мурти танцующего, обольстительного и неотразимого
Натараджи — предмет страстного и чувственного в своей основе поклонения для
тамильских шиваитов, что выражается в том числе в практике храмовых
праздников-утсавов , когда статуи бога и его спутников при большом стечении верующих
участвуют в праздничных храмовых процессиях; в регулярных паломничествах от храма
к храму, в каждом из которых своя манифестация Шивы; в продолжающихся и сегодня
регулярных храмовых рецитациях гимнов-падигамов тамильских бхактов-наянаров,
живших много веков назад.

Шива всегда описывается бхактами как красавец с невыразимо прекрасным телом, все
члены которого любовно, детально и подробно ими перечисляются. Даже рецитация
этого описания, само произнесение хвалебных эпитетов наполняет рот говорящего
невыразимой сладостью (Tirumuṟai 5.177.2). Тело Шивы — всегда прекрасное, страстно
желанное и, как это принято в индийской поэтической традиции, богато и изысканно
украшенное. В гимнах наянаров тело Натараджи сравнивается с самыми лучшими,
вкусными, дорогими и красивыми вещами — спелыми фруктами, маслом, молоком и

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

27



медом; морскими кораллами и раковинами; цветами лотоса и кондрея; серебром и
золотом; рубинами, жемчугом, изумрудами, алмазами. Часто тело Шивы сравнивается с
драгоценными камнями — например, с великим драгоценным камнем — алмазом
(Tirumuṟai 7.51.1), с рубином (Tirumuṟai 4.15.6), жемчугом (Tirumuṟai 5.177.2), горой
драгоценных камней, а также с золотом (Tirumuṟai 5.207). Не менее часто оно
описывается как медовое, молочное, сахарное (Tirumuṟai 5.207.5-6) или сравнивается с
амритой (Tirumuṟai 7.51.2). В случае пищевых метафор выбираются наиболее желанные,
сладкие и вкусные продукты — те, что воспринимались как лакомство, как самое
статусное, подаваемое по праздникам угощение.

Также тело Шивы часто описывается как украшенное и благоухающее различными
сильно пахнущими цветами, в изобилии притягивающими пчел — например, гроздьями
кондрея, разными видами лотосов, водяными лилиями. Описания его душистых стоп, его
спутанной прически, украшенной змеями, месяцем, Гангой и цветами, его широкой
твердой груди, его грациозно изогнутой в каране танца правой ноги, его звенящих
браслетов — все это в изобилии представлено в падигамах Самбандара, Аппара и
Сундарара. И. Петерсон в своем анализе творчества авторов «Деварам» специально
выделяет гимны, посвященные исключительно воспеванию красоты Шивы [23: 95-111;
205-268].

Описание призвано вызвать у всех слушающих гимн адептов особое состояние
восторженного томления, изнеможения («расплавленности членов») и неудержимого
желания не только увидеть бога, но и прикоснуться к нему. Все это способствовало
становлению традиции религиозных паломничеств от святыни к святыне, в каждой из
которых глазам верующих представал мурти локализованного в этом конкретном месте
Шивы в сопровождении членов своей семьи и иных спутников.

Яркие описания бхактами облика Шивы способствовали переформатированию храмового
ритуала, главными элементами которого стал обмен ценных материальных даров —
вкусной пищи, цветов, и также серебра, золота и драгоценных камней, подносимых
адептами и донаторами, на даршан — лицезрение желанного бога.

Не менее прекрасно и чувственно желанно тело Шивы в экстатических описаниях
«Тирувасахам» — грандиозного собрания поэм Маниккавасахара, по-видимому,
наиболее крупного поэта тамильского шайва-бхакти. Эмоции, переполняющие
Маниккавасахара при лицезрении любимого и вожделенного бога, были настолько
сильны, что его собственное тело начинало размягчаться, плавиться и таять как воск
(Tirumuṟai 8.1.57; 8.3.150; 175; 8.4.61, 80; 8.5.14, 56, 95, 100; 8.22.2 и т.д.). (Подробнее
анализ «расплавленного» состояния бхакта см. [33: 168-176].

Тело бхакта как препятствие и как инструмент освобождения

Тело, очевидно, мешало бхактам на их пути к освобождению (мукти ), оно часто
описывалось ими как мешок с костями, исполненный нечистот, или как «до макушки
полное червями». Не менее частым было сравнение себя, например, с паршивой,
дрянной, негодной собакой, что выражало крайнюю степень самоуничижения и по
отношению к отвергающему их социуму, и по отношению к другим, более удачливым
бхактам, которые уже достигли его стоп (т.е. умерли). (Эволюцию мотива
самоуничижения у бхактов см. [6: 854-874]).

Некоторые бхакты выбрали для себя путь ваннанбу , или «жестокой любви»,
предполагающей в том числе и практики членовредительства — как по отношению к

себе, так и к другим людям, включая близких родственников, вплоть до суицида [1]; [20];

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

28



[30]. Крайней формой такой любви стала полная, всепоглощающая одержимость своим
божественным избранником и господином. Такой вид бхакти сама традиция маркировала
как «сумасшествие». Этот тип измененного состояния сознания (ИСС), широко
распространенный в тамильской культуре, маркировал тех, кто пренебрег возможностью
своего освобождения ради вечного пребывания у стоп своего возлюбленного
повелителя (подробнее см. [1: 281-295]).

Крайнее выражение такого рода одержимости мы находим в творчестве
Маниккавасахара. Поэт часто ведет себя как сумасшедший. Он обуреваем экстатической
страстью, одержим, не властен над собой, поскольку всю власть над ним сосредоточил
Шива, что пластически выражается в водружении стопы великого Бога на голову бхакта
в знак полного подчинения. Г. Йокум рассматривает этот случай как в целом типичный
для индуистской традиции, приводя примеры такого поведения и у других бхактов [33:
187-189]

Если у Маниккавасахара отвращение к своей плоти часто выражается в форме желания
расплавиться, размягчиться, раствориться в своем кумире, у Тирумулара трансформация
тела бхакта понимается как переформатирование в некое иное, совершенное тело с
помощью различных йогических практик, детально описанных автором «Тирумандирам» в
третьей тантре, целиком посвященной аштанга-йоге (Tirumuṟai X.3) [29: 86-140].

В 8-й тантре «Тирумандирам» Тирумулар описывает разные типы тела, коррелирующие с
разными типами души. Он cопоставляет грубое тело как страдающую форму, состоящую
из лимфы, крови, плоти, кожи, жил, костей, костного и головного мозга, жира и спермы,
и тонкое тело (пуриятта-кайя ), которое состоит из восьми элементов — слуха, осязания,
зрения, вкуса, обоняния, буддхи , манаса и аханкары . Тело же джняни есть тело Шивы

(Tirumuṟai X.8.2123; 2125; 2135) (подробнее см. [5]; [13]).

В целом в «Тирумандирам» Тирумулара была заложена система, позволяющая
использовать тело и сознание бхакта как инструмент для выхода за пределы времени,
пространства и каузальности. В традиции Тирумулар считается также первым сиддхом, а
описанные им практики пути к Шиве стали одной из основ традиции тамильских сиддхов,

мистические и парамедицинские практики которых процветают и в наши дни [31].

Новая модель человеческого тела, намеченная Тирумуларом, стала основой для
позднейших спекуляций сиддхов и их трактовок тела как «совершенного тела», могущего
быть преобразованным на пути кайясиддхи в бессмертную сущность. Последователей
Тирумулара не устраивало бренное человеческое тело, которое они рассматривали как

«кувшин с дурным запахом, содержащий гной, нечистоты, кровь и жир» [9]. Они мечтали
о совершенном теле кайя-сиддхи . Именно такое тело, избавленное от пяти ограничений
— седины, морщин, старости, болезней и смерти, описывалось в рамках доктрины кайя-
садхана (культуры тела). Тирумулар же, хотя и описывает тело как вем-кадам
(непрочное тело), понимает его как сосуд, который содержит в себе бессмертную
сущность и которое может и должно быть преобразовано в божественное тело (дивья-
деха ). Поэтому тело — это не препятствие, а инструмент для достижения целей адепта,
в котором, как в храме, и пребывает Господь (подробнее см. [5: 233-258]).

От Тирумулара в тамильской традиции бхакти начинают традицию и непосредственно
практики йоги, а для йогинов тело имело первостепенную важность, поскольку именно
через совершенное тело достигается освобождение души и достижение блаженства.

Таким образом, в творчестве Тирумулара и его последователей-сиддхов путь анбу и

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

29



бхакти уступает место пути знания и йоги, в результате которой обычное, несовершенное
физическое тело стхула-деха становится негибнущим, сверхматериальным телом йога-
деха.

Материализация тел Шивы и его бхактов в бронзовой храмовой пластике

При поздних Паллавах и ранних Чолах (IX—X вв.) визионерские представления бхактов
начали воплощаться в бронзовых статуях-мурт и (mū rti ), в изобилии появлявшихся в
многочисленных храмовых ансамблях, воздвигаемых тамильскими правителями. Эти
статуи в свою очередь стали объектом неистового желания увидеть, прикоснуться к
святыне, получить даршан , что привело к формированию ритуала паломничеств и
календаря праздников-утсавов в каждом из храмов, входящих в число необходимых для
посещения.

Именно в этот период получение религиозной заслуги п ун ь я (punya) приобретает
характер публичного принесения дара (dana), и очень часто таким даром для чольской
элиты становится поднесение храму бронзовой переносной «процессионной» статуи для
участия в праздничных процессиях, о чем свидетельствуют многочисленные
таблички-прашасти с надписями. Самая ранняя статуя для процессий датируется началом
X в., хотя описания праздничных процессий со статуями есть у бхактов, в частности, у
Аппара (описание праздника Тирувадирей в Аруре (Tirumuṟai 4.21); описание Натараджи
в процессии на восьмой день праздника Аттами в Курруккей Вираттам, (Tirumuṟai 4.50) и
у Самбандара (описание календаря фестивалей в храме Шивы Капалишвары в Майилее,
(Tirumuṟai I.183)) (англ. пер. [23: 182-189]). Строил в качестве дана храм, конечно,
царь, однако в дарении статуй активно участвовала не только знать, но и чольская
бюрократия, а также торговцы и руководство гильдий. Перечисления различных богатых
подношений — основное содержание табличек-прашасти , из которых видно, как знатные
и благочестивые донаторы стремятся превзойти друг друга в щедрости.

Например, в храме Брихадишвары в Танджоре, где находится одна из самых больших
коллекций статуй, согласно прашасти , 22 образа были подарены императором, 17 — его
родственниками (сестрой и женами) и 21 мурти — его придворными [16: 83-85].

Несмотря на то, что на первый взгляд тело статуи Шивы кажется почти обнаженным,
внимательный взгляд отметит сложную систему декора — ювелирных украшений,
тончайших драпировок, изысканной прически. Причем декорируются все члены —
голова, руки, ноги, шея, грудь, талия, бедра. Таким образом, все тело Шивы —
совершенное и само по себе — всегда явлено нам богато и обильно украшенным [17:
28-29]. Индийской традиции чужд культ обнаженного тела в античном понимании
совершенства атлетической наготы, сопряженной, как правило, с подчеркнутым
отсутствием какой-либо дополнительной украшенности.

Как известно, переносные бронзовые статуи, изготовляемые методом исчезающего воска
(cire perdue), приобретали качество сакральности только после того, как были
надлежащим образом освящены. Значимость и ценность статуе в глазах верующих и
жрецов-заказчиков придавало только соответствие иконографии и присутствие в ней
божественной эманации (pratiṣṭh ā ), достигаемое совершением соответствующего
ритуала.

Сам ритуал поклонения был очень материальным, поскольку включал ежедневное
интенсивное воздействие на статую посредством различных субстанций. Каждое утро
мурти умывали, умащали маслом и другими продуктами коровы, а также медом; затем
наряжали в богатые одежды и украшали цветами и драгоценностями. Только такие,

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

30



изобильно декорированные статуи являлись объектом религиозного поклонения в храме
или во время праздничной процессии.

Находящиеся в храме статуи и сегодня почти невозможно разглядеть из-за обилия
ярких, пестрых одеяний, многочисленных венков и гирлянд. Нагромождение этих
предметов уподобляет даршан этих статуй верующими и просто зрителями лицезрению
иконы в богатом окладе, почти полностью скрывающем сам образ.

Весьма вероятно, что мы могли бы не увидеть эти выдающиеся по своим художественным
достоинствам статуи Шивы и его спутников-бхактов, если бы не мусульманские
завоеватели, безжалостные к сокровищам индусских храмов, которые беспощадно
уничтожали храмовые образы и разрушали сами храмы. При этом если по отношению к
каменным образам чаще всего совершались акты вандализма (портились лики статуй,
отбивались носы, уши и т. д.), то бронзовые статуи просто переплавлялись. Таким
образом, тот материал, из которого они были сделаны (кроме бронзы, использовались
также золото и серебро), а также драгоценные украшения, надеваемые на богов, имели
весьма ощутимую стоимость, что парадоксальным способом способствовало сохранению

до наших дней (подробнее см. [3]; [16]; [17]).

Перед лицом смертельной опасности жрецы, пытаясь сохранить имущество и святыни,
делали схроны, многие из которых так и остались не найденными до нашего времени.
Можно уверенно утверждать, что, если бы не повсеместно практикуемые жрецами
захоронения статуй в потаенных местах перед лицом нашествия безжалостных
завоевателей, мы, возможно, так бы ничего и не знали о феномене чольской бронзы.
Сегодня статуи Натараджи и его верных бхактов находятся в самых крупных музеях
мира, являясь объектом вожделения для коллекционеров на мировом художественном
рынке.

Выводы

В визионерских представлениях тамильских поэтов-бхактов VI-IX веков складывается
новое представление о Шиве и новая модель тела адепта-бхакта. Бог является перед
ними в первую очередь как тело — чувственное и невыразимо прекрасное. Некоторые
бхакты испытывают по отношению к нему любовь-страсть ваннанбу , доходящую до
крайних форм экстаза и членовредительства, в том числе приводящую часть из них в
состояние некоей исступленности, маркируемой как «сумасшествие».

Собственное тело при этом сначала воспринималось бхактами как препятствие к
достижению искомой цели, которая стала пониматься не только как просто даршан , но и
как полное слияние с Богом. Элиминация собственной плоти была радикально решена
первым бхактом — Кареиккал Аммеияр, которую Шива по ее просьбе превратил в
демоницу-пей . Другие бхакты воспринимали свое тело как весьма несовершенный и
часто отказывающийся работать инструмент, подверженный страстям, плотским
желаниям и потому часто отклоняющий Я бхакта от его пути и обязанностей по
отношению к богу. Крайние формы такое отношение с cобственным телом приняло в
творчестве Маниккавасахара, который страстно желал радикально переплавить,
трансформировать свое тело в новую субстанцию, которая могла бы слиться с Шивой.

Следующая стадия осмысления тела бхакта была достигнута в творчестве Тирумулара,
который описал новую модель тела адепта как надлежащим образом тренируемое тело и
как главный инструмент для достижения освобождения. В отличие от Маниккавасахара,
он понимал это тело как потенциально совершенное, содержащее в себе частицу

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

31



божественной сущности, которое усердным трудом садхаки могло и должно было быть
преобразовано в божественнное, лишенное недостатков тело дивья-деха, тождественное
телу Шивы.

Дальнейшее развитие этой модели привело к интенсивному развитию йогических и
алхимических практик в традиции сиддхов с целью обретения бессмертного,
совершенного, не подверженного порче тела.

Визионерские представления бхактов стали одной из основ для радикальной
трансформации иконографической системы шиваитского храма, которая была
осуществлена чольскими правителями в X-XII веках. В этой новой системе наряду с
образами Шивы и членов его семьи достойное место заняли и образы-мурти всех шайва-
бхактов. Некоторые из них были удостоены собственных храмов, святилищ и празднеств
в их честь. Поклонение прекрасным телесным образам, вызывающим эстетическое
восхищение, — важная часть ритуала, которая на подсознательном уровне задает
модель тела как тела совершенного и прекрасного для миллионов верующих и просто
поклонников индийской культуры.

Библиография

1. Вечерина О.П. Значение феномена сумасшествия в тамильском шайва-бхакти //
Психотехники и измененные состояния сознания. Сб. материалов Третьей
международной конференции (19-21 марта 2015 г., Санкт-Петербург) / отв. ред. С.В.
Пахомов. СПб.: Издательство РХГА, 2016. — С. 281-295.

2. Вечерина О.П. Между мукой и блаженством: «колесо эмоций» тамильского шайва-
бхакти // Человек и культура. № 4. 2018. — С. 8-21.

3. Вечерина О.П. Образы поэтов-бхактов в реальности шиваизма и изобразительного
искусства // Tamiḻ tanta paricu: Сборник статей в честь Александра Михайловича
Дубянского / под ред. И.С. Смирнова; ред.-сост. О.П. Вечерина, Н.В. Гордийчук,
Т.А. Дубянская. М.: Перо, 2016. — С. 199-220.

4. Вечерина О.П. Шива и его бхакты: иерархия святости в шиваитском каноне
«Панниру Тирумурей» // Aliter. Научно-теоретический журнал. № 10. 2018. — С. 4-
22.

5. Ганапати Т.Н. Концепция человеческого тела в «Тирумандираме» // Йога сиддхи
Тирумулара. Исследование «Тирумандирама» /Т.Н. Ганапати, К.Р. Арумугам; пер. с
англ. М. Николаевой. М.: АБВ, 2018. — С. 233-258.

6. Дубянский А.М. Эволюция мотива авторского самоуничижения в тамильской
литературе // Хула и хвала. Коммуникативные модальности исторического и
культурного своеобразия / отв. ред. Е.Ю. Ванина. М.: Восточная литература, 2017.
— С. 854-874.

7. История тела / под ред. А. Корбена, Ж .-Ж . Куртина, Ж . Вигарелло. В 3 т. М.: Новое
литературное обозрение, 2012-2018.

8. Куракин Д.Ю. Модели тела в современном популярном и экспертном дискурсе: к
культурсоциологической перспективе анализа // Социологическое обозрение. 2011.
Т. 10. № 1-2. — С. 56-74.

9. Памбатти ситтар. Сиддх-заклинатель змеи / пер. Д. Холодникова // Tamiḻ tanta
paricu: Сборник статей в честь Александра Михайловича Дубянского / под ред. И.С.
Смирнова; ред.-сост. О.П. Вечерина, Н.В. Гордийчук, Т.А. Дубянская. М.: Перо,
2016. — С. 513-533.

10. Подорога В.А. Феноменология тела: введение в философскую антропологию.

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

32



Материалы лекционных курсов 199201994 годов. М.: Ad Marginem, 1995. — 339 с.

11. Психология телесности: между душой и телом / В.П. Зинченко, Т.С. Леви. М.: АСТ,
2005. — 731 с.

12. Шримад-бхагаватам. 7.5.23-24 // Bhaktivedanta Vedabase. —
https://vedabase.io/ru/library/sb/7/5/23-24/ (дата обращения: 02.12.2019).

13. Anand G., Menon S. Body, Self and Consciousness according to Tirumūlar’s
Tirumandiram: A Comparative Study with Kashmir Śaivism // International Journal of
Dharma Studies. 2017. Vol. 5. No. 3. — P. 1-13.

14. Сraddock E. Śiva’s Demon Devotee: Kāraikkāl Ammaiyār. New York: Suni Press, 2010.
— 193 p.

15. Dehejia V. Art of the Imperial Cholas. N. Y .: Columbia Univ. Press, 1990. — 148 p.

16. Dehejia V. Slaves of the Lord. The Path of the Tamil Saints. New Delhi: Munshiram
Manoharlal Publishers Pvt. Ltd., 2002 (1st Ed. 1988).

17. Dehejia V. The Body Adorned. Dissolving Boundaries Between Sacred and Profane in
India’s Art. New York: Columbia Univ. Press, 2009. — 238 p.

18. Eck D. L. Darśan, Seeing the Divine Image in India. 3rd Ed. N. Y .: Columbia University
Press, 1998.

19. Flood G. The Tantric Body. The Secret Tradition of Hindu Religion. London: I.B. Tauris,
2006. — 244 p.

20. Hudson D. D. Violent and Fanatical Devotion among the Nāyanārs: A Study in the
Periya Purāṇam of Cēkkilār // Criminal Gods and Demon Devotees : Essays on the
Guardians of Popular Hinduism / Ed. by A. Hiltebeitel. Albany: State Univ. of New York
Press, 1989. — P. 373‒404.

21. McGlashan A. The History of the Holy Servants of the Lord Siva. A Translation of the
Periya Purāṇam of Cēkkiḻār. Victoria: Trafford Publ., 2006. — 420 p.

22. Paṉṉiru Tirumuṟai [Электронный ресурс]. — URL: https://shaivam.org/panniru-
thirumurai (дата обращения: 01.12.2019).

23. Peterson I. Poems to Śiva. The Hymns of the Tamil Saints. Princeton: Princeton Univ.
Press, 1989. — 382 p.

24. Pechilis K. Interpreting Devotion. The poetry and legacy of a female bhakti saint of
India. London—New York: Routledge, 2012. — 249 p.

25. Pechilis Prentiss K. The Embodiment of Bhakti. New York: Oxford University Press,
1999. — 265 p.

26. Roots of Yoga / Transl. and Ed. with an Introd. J. Mallinson and M. Singleton. L.:
Penguin Books, 2017. — 540 p.

27. Sarada Th. Bhakti, and Saranagati in “Siva’s Demon Devotee” // The South Asian
Review. 2016. Vol. 37. No. 2. — P. 1-31.

28. The Psychology of Meditation. Research & Practice / Ed. by M. A. West. Oxford: Oxford
Univ. Press, 2016. — 343 p.

29. Tirumantiram. A Tamil Scriptural Classic by Tirumular / tamil Text with English
Translation and Notes by B. Natarajan; Gen. Ed. N. Mahalingam. Madras: Sri
Ramakrishna Math, 1991. — 465 p.

30. Vamadeva Ch. The Concept of vaṉṉaṉpu violent love in Tamil Saivism, with Special
Reference to the Periyapurāṇam // Uppsala Studies in the History of Religions / Ed. J.
Bergman, A. Hultgard, P. Schalk. Uppsala: Uppsala Univ., 1995. — 139 p.

31. Weiss R. Recipes for Immortality. Medicine, Religion and Community in South India.
New York: Oxford University Press, 2009. — 260 p.

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

33



32. White D.G. The Alchemical Body. Siddha Traditions in Medieval India. Chicago—
London: The Univ. of Chicago Press, 1996. — 596 p.

33. Yocum G.E. Hymns to the Dancing Śiva. Columbia: South Asia Books, 1982. — 238 p.

34. Zvelebil K.V. Ānanda-tāṇḍava of Śiva-Sadānṛṭamūrti // Journal of Asian Studies. 1985.
Vol. 3. No. 1. P. — 1-86.

10.25136/2409-8744.2019.6.31626 Человек и культура, 2019 - 6

34


