
СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

145	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая),  двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

Кинотеория / Film Studies

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA

Украина, Киев.  
Национальный педагогический университет имени М. П. Драгоманова. Кафедр культурологии. 

Доцент, кандидат философских наук. 

Ukraine, Kiev.  
National Pedagogical University n.a. M. P. Dragomanov, Department of Cultural Studies. 

Associate Professor, PhD in Philosophy.

olga-kirillova@yandex.ru 

Я КАК ДРУГОЙ(-АЯ),  

ДВОЙНИК КАК ЛАКАНОВСКИЙ ЗЕРКАЛЬНЫЙ ОБРАЗ 

В ТАНАТОЛОГИЧЕСКИХ РЕФЛЕКСИЯХ ДЕКАДЕНТСКОГО 

КИНЕМАТОГРАФА

Статья посвящена анализу темы Другого и образов двойника в эстети-

ке декадентского кинематографа сквозь призму лакановского концеп-

та «зеркального образа». На материале ряда фильмов рассмотрены три 

основные модели идентификации субъекта с зеркальным образом по 

принципу «Я — Другой (-ая)» в модификациях: «Я — зеркальный образ 

(потусторонний двойник)», «Я — симулякр: живое и мёртвое», «Я-в-

перспективе: образ сестры».

Ключевые слова: Я, Другой, субъект, идентификация, стадия зер-

кала, зеркальный образ, декадентское кино, танатология, лакановский 

психоанализ

I (me) as the Other — A Double as a 
Lacanian Mirror Image in the Thanatological 
approach to “Decadent Films”

The article focuses on the concept of the Other and the images of other-

worldy doubles regarded through the prism of the Lacanian concept of the 

“mirror image” in the, so-called, “decadent” trend in early and contemporary 

Russian film. Three main patterns of “mirror” identification with the Other 

are constructedon the basis of various films’ analyses: “I (the subject) — me 

(the mirror image) as an otherworldy double”, “I (me) — simulacrum: alive 

and dead”, “Me-in-perspective: the image of the older sister”.

Key words: I, me, Other, subject, identification, mirror stage, mirror im-

age, decadent film, thanatology, Lacanian psychoanalysis

«Я  — это Другой» — фраза, маркирующая гуманитарное 
пространство современности неким дискурсивным 

штампом, приходит в лакановский психоанализ, как это хоро-
шо известно, прямиком из культуры символизма. Поскольку 
практически во всех пост-текстах (от Л. Андреева до С. Зен-
кина) «знаменитое письмо» Артюра Рембо Жоржу Изамбару 
от 13 мая 1871 года, в котором и возникает известная фраза, 
цитируется вне контекста, обратимся к оригиналу, чтобы вос-
становить ее изначальное звучание: «Я хочу быть поэтом — и 
работаю над тем, чтобы стать ясновидящим (обычно в русских 
переводах: «насилую себя ради того, чтобы превратиться в яс-
новидца» — О. К.) — вы этого совсем не поймете, а я почти не 
знаю, как объяснить. Речь идет о том, чтобы достичь неведо-
мого путем расстройства всех своих чувств. Страдания неве-
роятны, но они для сильного, для того, кто рождён поэтом, а 

я признаю себя таковым. В этом нет моей вины. Неправильно 
говорить: «я думаю», правильнее: «мною думает». Простите 
мне игру слов. Я — это другой (в оригинале: Je est un autre — 
О. К.) Тем хуже для дерева, которое оказывается скрипкой, и 
позор неведающим (буквально: aux inconscients — бессозна-
тельным! — О. К.), дерзающим болтать о том, о чём не имеют 
ни малейшего понятия!»1

Этот отрывок очень «психоаналитичен» по определе-
нию — и потому, что он может послужить прекрасной дис-
курсивной связкой между картезианским «субъектом cogito» 
и его опровержением в классическом и неклассическом 
психоанализе, и потому, что в нем в зародыше присутствует 

1	 Rimbaud A. Lettre À Georges Izambard de 13 mai 1871. [Электронный 
ресурс]: URL: http://www.psychanalyse-paris.com/Je-est-un-autre.
html (март, 2011)

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://culturalnet.ru/main/person/1648
mailto:olga-kirillova%40yandex.ru?subject=
http://www.psychanalyse-paris.com/Je-est-un-autre.html
http://www.psychanalyse-paris.com/Je-est-un-autre.html


СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

146	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая), двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

основной лакановский тезис бессознательного, говорящего 
субъектом, и потому, что он возвращает унифицированные 
психоанализом и диалогической философией понятия «Я», 
«субъекта», «Другого», «другого» и проч. во всей их безлич-
ной тотальности к персонифицированному «случаю дека-
дента» (в психоаналитическом понимании case study). Ведь 
«культ субъекта» в культуре декаданса, как мы помним, это 
культ особого, «сверхчувственного» (одновременно в канти-
анском, штейнерианском и захер-мазоховском понимании) 
субъекта, для которого ранимость и травмируемость (за-
декларированная Рембо) служит основной модальностью 
взаимодействия с миром, а модальность «ты», по большому 
счету, исключена (далее в известном письме Рембо подвер-
гает сомнению идентичность своего адресата — Изамбара 
в качестве своего учителя, и вообще — адресат всегда усло-
вен): «Я» в культуре декаданса соотносит себя с безличным 
Абсолютом (как это хорошо видно в процитированном тек-
сте Рембо) и одновременно с Другим-собою в лакановском 
расщеплении между je и moi, которое формируется, по Лака-
ну, на «стадии зеркала» и позиционирует moi — идеализиро-
ванный дистанцированный образ «я» — в некой зеркальной 
перспективе по отношению к субъекту. Фундаментальный 
нарциссизм, связанный с лакановской стадией зеркала и 
характерный для культуры декаданса в целом, резонирует в 
автореферентности, аутоэротизме и, если будет позволено 
так выразиться, автодиалогизме, поскольку расщепление со-
знания героев произведений декаданса претворяет их моно-
логи во внутренние диалоги: и поиск смысла, и поиск любви 
весьма характерным образом замыкается на себе. 

Этот принцип мы рассмотрим на примере ряда произве-
дений, которые были объединены нами терминологически 
в единое художественное явление «декадентский кинема-
тограф». Его хронологические рамки охватывают историю 
отечественного кинематографа от 1910-х гг. до наших дней, 
а проблематика не замыкается исключительно на культуре 
символизма рубежа ХІХ–ХХ вв. (хотя всё же кинематографи-
ческие произведения, отражающие эту эпоху во всей полно-
те, имеют для нас первостепенную ценность), но распро-
страняется и на эстетические проявления декаданса в наши 
дни. Они оказываются сегодня столь же «культурологизиру-
ющим», «стилизаторским» элитарным субкультурным явле-
нием, каким, по большому счету, заявило себя итальянское 
Возрождение по отношению к «античной классике» (более 
подробно об определении «декадентского кинематографа» 
см.: Кириллова О. «Декадентское кино как культурологиче-
ская проблема»2).

Поскольку феминоцентризм декаданса рубежа ХІХ–
ХХ вв. — одно из «общих положений» его эстетики, во многом 
искусство декаданса сводится к исследованиям женской субъ-
ективности (собственно, на этой почве и «возрос» примерно в 
те же годы психоанализ Й. Брейера — З. Фрейда — К. Юнга). 
Это подтверждается и тем, что все произведения ограничен-
ного перечня фильмов «декадентского кинематографа», в ко-

2	 Кириллова О. А. Декадентское кино как культурологическая про-
блема. [Электронный ресурс]: Международный журнал исследова-
ний культуры. URL: http://www.culturalresearch.ru/ru/cinema/34-
decadcin.

торых представлена тема «двойника», «зеркального образа» 
субъекта, предлагают нам именно «женские истории» (что 
характерно, без исключений). Таким образом, связанные с ла-
кановским определением «стадии зеркала» понятия «идеализа-
ции» и «первичного нарциссизма» проявляются здесь в эгоцен-
трическом и аутоэротическом замыкании женского начала на 
себе, отчужденном и осмысленном как Другое (Другая). В рас-
смотрении этих случаев мы опираемся на лакановское опре-
деление стадии зеркала как некой идентификации «во всей 
полноте смысла, придаваемого этому термину анализом, а 
именно, как трансформацию, происходящую с субъектом, ког-
да он берет на себя некий образ»3. На этой стадии происходит 
первичное отчуждение субъекта от себя и идентификация себя 
с Другим (тем дистанцированным образом себя, который ма-
ленький ребенок впервые различает в зеркале). В аппаратной 
кинотеории Кристиана Метца эта тема раскрыта несколько 
иначе: не субъект распознает себя в Другом, но субъект опоз-
нает себя по Другому — благодаря физическому присутствию 
рядом, по ту и по эту сторону зеркала, своего Другого, которым 
для младенца является его мать4. На этом этапе происходит 
вхождение субъекта в сферу Воображаемого — в сферу визуа-
лизации и идеализации, которое будет дальнейшем определять 
представление субъекта о себе и его либидинальные влечения. 
В декадентском кинематографе «зеркальный образ», являя со-
бою стратегии визуализации нарциссической идентичности, 
наделен дополнительным измерением: зазеркалье как сфера 
воображаемого, наделена одновременно и коннотациями сфе-
ры потустороннего, загробного, и эта тема отражена в теме 
«двойника». В статье предполагается рассмотреть различные 
модели идентификации центрального женского субъекта по 
лакановской схеме «зеркального образа» «Я — Другой (-ая)» в 
модификациях: «Я — зеркальный образ (потусторонний двой-
ник)», «Я — симулякр: живое и мёртвое», «Я-в-перспективе: об-
раз сестры».

Я — зеркальный (потусторонний) двойник:  
Ка или Даймон?
«Брюсовская линия» в декадентском кинематографе модерна 
и современности — одна из важнейших, фактически, В. Брю-
сов определяет основы «декадентской танатологии» в кине-
матографе от его истоков. Тяга к углубленному исследованию 
женской психологии, доходящая до «лингвистического транс-
вестизма», и угадываемый за всем этим «комплекс Тиресия» — 
всё это, несомненно, роднит писателя-символиста Валерия 
Брюсова с психоаналитиком Жаком Лаканом. «Он идентифи-
цировал себя с женщинами-пациентками, с их страданием, их 
муками»5 (Катрин Клеман о Лакане). «Ай-ай, ах-ах, ой-ой, мне 
больно. Где же Валерий Брюсов? Или его больше нет?»6 (Кон-

3	 Лакан Ж. Стадия зеркала и ее роль в формировании функции Я. // 
Инстанция буквы в бессознательном, или судьба разума после Фрей-
да. — М.: Гнозис, 1996. — С. 35.

4	 Метц К. Воображаемое означающее. Психоанализ и кино. — СПб, 
Изд-во ЕУ, 2010. — С. 22.

5	 Clément, Catherine. The Lives and Legends of Jacques Lacan. — NY: 
Columbia University Press, 1983. — С. 56.

6	 Литературное наследство. Т. 98. Кн. 1. С. 226. Цит. по М. В. Михайло-
ва «В. Я. Брюсов о женщине (анализ гендерной проблематики твор-
чества)».

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/


СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

147	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая), двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

стантин Бальмонт — по поводу выхода повести Брюсова «По-
следние страницы из дневника женщины»).

«Иногда мне кажется, что всё это происходит не со мной, 
а я лишь безучастно гляжу на себя со стороны» — эти слова 
героини фильма Андрея Харитонова «Жажда страсти» (1990) 
напрямую перекликаются со словами Артюра Рембо; они по-
явились в авторизованном сценарии — их не было ни в одном 
из основных литературных первоисточников сюжета: произве-
дений В. Я. Брюсова «Последние страницы из дневника женщи-
ны», «Теперь, когда я проснулся» и, в первую очередь, рассказа 
«В зеркале». Этот небольшой рассказ, написанный в 1903 году, 
является одним из наиболее ярких в литературной традиции 
примеров «идентификации с зеркальным образом», в его лака-
новском понимании. 

Героиня новеллы Брюсова, как мы помним, «захвачена сво-
им зеркальным образом» отродясь — произошло некое «застре-
вание на стадии зеркала». Обязательный для этого отмеченного 
Лаканом этапа «первичный нарциссизм» трансформировался 
в нарциссизм фундаментальный, патологический: «Я зеркала 
полюбила с самых ранних лет. Я ребенком плакала и дрожала, 
заглядывая в их прозрачно-правдивую глубь. Моей любимой 
игрой в детстве было — ходить по комнатам или по саду, неся 
перед собой зеркало, глядя в его пропасть, каждым шагом пере-
ступая край, задыхаясь от ужаса и головокружения»7. Эта чрез-
вычайно важная в поэтике брюсовской прозы (и ее экраниза-
ции) преступлённая грань зазеркалья имеет, как минимум, 
тройной смысл:
1)	 невозможное преодоление разрыва — по Лакану, интран-

зитивного — между «я» и «идеальным я», формирующееся 
именно на стадии зеркала (структура субъекта, по Лакану, 
всегда конституирует в себе фундаментальный разрыв);

2)	 транзитивный, возвратный переход за грань зазеркалья как 
потустороннего мира (эта тема раскрывается «В зеркале» 
далее);

3)	 нравственная метафора «преступления» как перехода за 
грань добра и зла и открытия своей «истинной» природы, 
всегда порочной (эта тема, актуальная в творчестве Брю-
сова, наиболее раскрывается в другой истории «из архива 
психиатра», в новелле «Теперь, — когда я проснулся»). 
Здесь невероятно важен соматический (телесный) аспект 

«зеркального образа», который у Брюсова раскрывается двоя-
ко: и в отождествлении тела реального с телом виртуальным, 
и в телесном ощущении самого зазеркального пространства, 
как гиперреального пространства умножения и трансформа-
ции собственного образа: «Моей единственной страстью ста-
ло отдавать свое тело этим беззвучным далям, этим перспек-
тивам без эхо, этим отдельным вселенным, перерезывающим 
нашу, существующим, наперекор сознанию»8 Лакан отмечает 
важность «морфологического миметизма» в «манифестируе-
мом стадией зеркала присвоении пространства». Ребенок на 
«стадии зеркала» (начиная с полугодовалого возраста) иден-
тифицирует своего Другого в зеркале с собою именно по его 
движениям, которые суть — повторение его собственных дви-
жений; момент воли здесь чрезвычайно важен: связь между 

7	 Брюсов В. Я. В зеркале. // Антология «Полночь. ХІХ век». — М., 2005. 
С. 19.

8	 Там же.

собою-здесь (je) и собою-Другим (moi), общая нить движений, 
которой связаны амбивалентные «кукловод» и «марионетка», 
возникает благодаря осознанному подчинению зеркального 
двойника собственной воле. Но при этом парадокс в том, что 
двойник-марионетка видится более совершенным, чем апри-
орный носитель образа (по Лакану, полугодовалый ребенок, не 
умеющий говорить и ходить). Априорная визуальная идеали-
зация Другого трансформирует его в некий «объект-агальму», 
«сокровищницу смыслов» (лакановский парафраз античного 
образа из диалога Платона), а затем в рассказе Брюсова про-
исходит интересное высвобождение моторики зеркального 
двойника-Другого как начало развития его манипулятивной 
стратегии: «Она повторяла все мои движения, и ни одно из этих 
движений не совпадало с тем, что делала я. Та, другая, знала то, 
чего я не могла разгадать, владела тайной, навек сокрытой от 
моего рассудка»9. 

«Зеркальный образ» у Брюсова неоднозначен, параллельно 
с определением «Та, Другая» как формой самоидентификации 
нарциссического женского субъекта «Я, Другая», возникает 
плюральность зеркальных двойников, контекстуально завися-
щих от качества и типа зеркал: каждый из них индивидуализи-
рован тем зеркалом, которому он принадлежит, и двух одина-
ковых быть не может, но в то же время, только одно, идеально 
найденное зеркало может стать «точкой входа» в инобытие за-
зеркалья. «Зеркало, ставшее для меня роковым… большое, ка-
чающееся на винтах, трюмо. Оно меня поразило необычайной 
ясностью изображений. Призрачная действительность в нем 
изменялась при малейшем наклоне стекла, но была самостоя-
тельна и жизненна до предела. Когда я рассматривала это трю-
мо (…) женщина, изображавшая в нем меня, смотрела в глаза 
мне с каким-то надменным вызовом»10. 

Порабощение и поглощение субъекта собственным обра-
зом, воспринятом, как Другой («Та, Другая»), редуцирует его к 
роли отражения собственного отражения, принуждая женщи-
ну целые дни проводить перед зеркалом с его гипнотическим 
взглядом и, наконец, безвольно повторять движения зеркаль-
ного двойника (поэтика этого образа — «отражение отраже-
ния», подчеркивающее несамодостаточность и вторичность 
«перечёркнутого» (опять же, по Лакану) субъекта невольно 
перекликается с образом К. Бальмонта — парафразом тютчев-
ского образа: «Другие — дым, я — тень от дыма, я тем завидую, 
кто дым».

Кульминация: обмен символическими местами — обмен 
телами (реальным и виртуальным) описывается в новелле 
Брюсова достаточно суггестивно: «Мои руки погрузились в 
зеркало, словно в огненно-студеную воду. Холод стекла про-
ник в мое тело с ужасающей болью, словно все атомы моего 
существа переменяли свое взаимоотношение. Еще через мгно-
вение я лицом коснулась лица моей соперницы, видела ее глаза 
перед самыми моими глазами, слилась с ней в чудовищном по-
целуе. Все исчезло в мучительном страдании, несравнимом ни 
с чем, — и, очнувшись из этого обморока, я уже увидела перед 
собой свой будуар, на который смотрела из зеркала»11. Анало-
гичная кульминация взаимодействия реальной женщины и её 

9	 Там же.
10	 Там же.
11	 Там же.

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/


СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

148	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая), двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

демона-двойника в фильме А. Харитонова представлена в виде 
эстетизированной лесбийской сцены (первой в истории совет-
ского кино — если этот факт для историков кино может пред-
ставлять интерес). Цветовой контраст черного и белого в этой 
сцене и в визуальном ряду фильма представляет «взаимопере-
текание противоположностей» в некоем динамичном тайцзи, 
где и теневая сторона, и белый свет абсолюта соотнесены с 
женским началом, симбиотичным и самодостаточным. 

Зеркальный двойник как «подлинное я» субъекта вводит в 
поэтику фильма Харитонова измерения «лжи» и «истины» — 
«лжи» как модальности обыденного существования светской 
женщины (по Брюсову) и «истины» в её психоаналитическом 
понимании. Истина здесь безусловно отождествляется с лака-
новской (изначально — ницшеанской) женщиной — она всег-
да «не-вся», всегда изменчива и контекстуальна.

Психоаналитическое измерение, являя собою подоплеку 
всей «феминологической» прозы Брюсова (от новеллистики до 
«готического романа» «Огненный ангел»), напрямую вводится 
авторами фильма в сюжет: главная героиня — пациентка пси-
хоаналитика, который вначале выслушивает от неё историю её 
мании, а потом пересказывает её следователю, то есть история 

воспроизводится неоднократно. Важно, что у «дневника жен-
щины» есть заинтересованные читатели, у сюжета — видимые 
интерпретаторы: он утрачивает брюсовское измерение «текста 
в себе», «письма в бутылке», адресованного никому. Присут-
ствие детектива делает сюжет герменевтичным.

В новелле Брюсова развитие нарратива образует собою 
симметричную фигуру, подобную графической горизонталь-
ной «восьмёрке» бесконечности: нарушенное равновесие (по-
глощение субъекта зеркальной реальностью, водворение зер-
кального образа в реальности «первичной») возобновляется, 
когда восстанавливается статус-кво (зеркальный «двойник» 
обретает своё прежнее место). В фильме «Жажда страсти» 
многократно усложнённый кинонарратив остается незамкну-
тым. Реальность зеркала (зеркал) вписывается как вторичная 
в комплексную мистическую реальность Дома, где царят не-
ведомые инфернальные силы, которые то и дело воплощаются 
в персонажей фильмов ужасов (типичных для западного кино 
1980-х) и «убирают» всех свидетелей интриги: мужа, горнич-
ных, помощника следователя, покушаясь на главных действу-
ющих лиц — следователя и врача. Мотив убийства мужа глав-
ной героини, отсутствующий «В зеркале», отражающем лишь 

Для воспроизведения кликните по картинке

Видео 1. Фрагмент фильма Андрея Харитонова «Жажда страсти» (1991). В главной роли — Анастасия Вертинская.

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/





СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

149	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая), двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

бессобытийную реальность бессознательного, заимствован из 
другого произведения В. Брюсова — «Страницы из дневника 
женщины», убийство её самой — нарративный ход авторов 
сценария. 

Стоит отметить, что повесть «Страницы из дневника жен-
щины» была также экранизирована в 1990 году режиссером 
В. Паниным12. Несмотря на откровенно кичевый характер 
экранизации, не претендующей на раскрытие культурологиче-
ской и психоаналитической проблематики, в этом произведе-
нии также можно увидеть необычные аспекты интересующей 
нас «зеркальной» идентификации «Я, Другая». Модель поведе-
ния главной героини, «роковой женщины» Натальи, казалось 
бы, радикально отличная от вышеописанной, на самом деле 
сводится к тому же «воплощению в собственное отражение», 
которое замыкается на себе. Брюсовская дихотомия «лжи» и 
«истины» как «первой» и «подлинной» природы женщины здесь 
также актуальна. Диффузная сексуальность героини коррели-
рует с её расщеплённостью в плюральности отражений (про-
екций направленных на неё мужских желаний), тогда как сам 
отражаемый субъект исчезает, испаряется, перестает суще-
ствовать. Её предельная самоотчужденность выдает восприя-
тие себя только в качестве «Другой», в отсутствие «Я» происхо-
дит полное слияние с зеркальным идеализированным образом 
и растворение в нём. Характерно, что в интерьере, эклектич-
ном, лишённом стилистических черт модерна, «говорят» толь-
ко зеркала. Это и зеркало в будуаре героини, красноречиво 
соседствующее с букетов нарциссов (неестественно поздних 
цветов, так как действие фильма происходит в московском 
мае), и зеркало в большой рельефной раме со скульптурными 
украшениями, диссонирующее с прочим «традиционным» ан-
туражем явной стилизацией под скульптурный стиль А. Голуб-
киной, оно служит фоном иллюзион-перформанса случайного 
встречного, называющего себя «Дон Жуаном». Выполнив свою 
программу «роковой женщины», став причиной убийства мужа 
и самоубийства юного любовника (третий из окружавших её 
мужчин приговорен за убийство к каторге), Наталья находит 
свой «женский двойник», объект идеального инцестуального 
симбиоза. Она отвечает взаимностью на лесбийскую страсть 
своей младшей сестры-девственницы — но этот аспект «зер-
кального образа» будет интересовать нас в третьей его моди-
фикации: сестра как «Я, Другая». 

Возвращаясь к интерпретации фильма «Жажда страсти», 
стоит отметить, что амбивалентность субъекта и двойника в 
этом кинонарративе уравновешивается амбивалентностью 
живого и мертвого как состояний биологической субстанции. 
Завлекая в зеркало реальную женщину, двойник, демон в жен-
ском обличье, помещает ее в пространство небытия, одинако-
во потустороннее и по отношению к жизни, и по отношению к 
смерти — воспользуясь сакральной терминологией иудаизма, 
некий гомогенный теневой шеол, до его дихотомической поля-
ризации на эйден и гадес. Разгадав по тексту дневника женщи-
ны причину происходящих событий, детектив и врач убивают 

12	 Опускаем здесь зарубежную экранизацию 1994 года «Откровения 
незнакомцу» режиссера Жоржа Бардавилля (Франция), где от по-
вести Брюсова оставлена только сюжетная линия, несколько видо-
измененная, но культурно-эстетический контекст опущен авторами 
фильма как несущественный.

(физически!) демона-двойника, после чего реальная женщина 
умирает на руках врача, освобожденная из небытия, которое 
можно считать зазеркальем только условно. Драма «подлин-
ной» идентификации, первичная у Брюсова, претворена в экра-
низацию в драму жизни и смерти, их взаимосвязанных и пере-
крещивающихся пространств.

«Я» как зеркальный двойник, танатологически окрашен-
ный, трансформируется в дальнейших поисках постмодернист-
ского кино «неодекаданса» (декадентской эстетики на мате-
риале современности). В «Богине» Ренаты Литвиновой (2004) 
генеалогию зеркального потустороннего двойника следует, 
очевидно, вести от «Орфея» Жана Кокто — хрестоматийного 
танатологического кинотекста, задавшего каноны восприятия 
феминного образа смерти, соотношения экранных пространств 
жизни и смерти через зеркало и т.п. Однако принципиальная 
феминоцентричность «Богини», нарциссическая амбивалент-
ность женского субъекта и двойника-отражения сближает этот 
фильм с произведениями «декадентского кинематографа», та-
кими как «Жажда страсти». Как и в «Орфее», зеркало является 
входом в загробный мир, но здесь потусторонний зеркальный 
двойник подменяет собою героиню в мире живых, пока она 
странствует в запредельных пространствах. В данном случае 
это не двойник-демон (как в аналогичной ситуации в фильме 
«Жажда страсти»), но двойник-душа, подобный древнеегипет-
ским аналогам «телесных душ» человека «ка» и «саху». Это явно 
«нарциссическая душа», которая объясняется в любви своему 
земному двойнику, а та, в свою очередь, признает: «Я никогда 
никого не любила…». Феминизированный вариант странствия 
в загробный мир инвертирует архетипический сюжет антич-
ной мифологии, в котором герой ищет совета у тени умершего 
отца. Здесь главная героиня одержима образом покойной мате-
ри, связь с которой она непрерывно сохраняет в земной жизни 
и к которой стремится в потустороннем мире. В этом фемино-
центричном Аиде мужчина может быть значим только как ме-
диатор: профессор «Михаил Константинович», коллекционер 
зеркал, выполняет эту роль по отношению к Фаине (имя глав-
ной героини можно интерпретировать как анаграмму имени 
Афины-девственницы, самодостаточной, партеногенной боги-
ни). Идентификация с Другим как потусторонним зеркальным 
двойником и фундаментальный нарциссизм этой идентифи-
кации позволяет рассматривать декадентский кинематограф 
как некую дифференцированную феминоцентрическую все-
ленную, в зеркальных галереях которой двойники множатся до 
mise en abîme.

Я — симулякр: живое и мёртвое
С другой стороны, тема «двойника» в декадентском кинемато-
графе может быть связана не только с расщеплением субъекта, 
но и с расщеплением объекта, где статус женщины — эстети-
ческого объекта, объекта любви — определяется, в том чис-
ле, редуцированием её образа к фетишу, сакрализированной 
вещи, или же Вещи в её психоаналитическом пониманиии, той 
самой ужасающей фрейдовской Das Ding, через которую явлено 
лакановское Реальное, Вещи, которая «мстит» герою-субъекту-
демиургу, проецируя на него реальность потустороннего мира 
(хотя и сама является его жертвой). Эта тема раскрыта в немом 
«декадентском кинематографе» Евгения Бауэра (1914–1917 гг.) 

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/


СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

150	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая), двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

и в современном раскрытии бауэровской темы некроэстетизма 
в фильме «Господин оформитель» О. Тепцова (1988 г.) 

Стоит отметить, что рекуррентность образа, утраченного и 
возвращённого, также является «брюсовской темой». В расска-
зах «За себя или за другую?» и «Мраморная головка» образ давно 
забытой, соблазненной и покинутой женщины, случайно повто-
рившись в судьбе главного героя, внезапно становится для него 
знаковым — ради него идут на преступление, жертвуют собой, 
независимо от того, возвращается ли он в образе живой жен-
щины или мраморной статуи эпохи Возрождения. Показатель-
но, что именно с «брюсовской темы» и начиналась кинотана-
тография Евгения Бауэра: Брюсов выступил автором сценария 
первого фильма Бауэра «Жизнь в смерти» (1914 год, фильм не 
сохранился), в котором главный герой — врач, эстет, мистик 
убивал и мумифицировал свою возлюбленную, добиваясь того, 
чтобы её красота стала «подлинной и нетленной» (в этой роли 
дебютировал главный «инфернальный любовник» российского 
немого кино Иван Мозжухин). Подобным же образом женский 
образ смерти как приоритетный явлен в фильмах Бауэра «Грёзы» 
(1915), «После смерти» (1915), «Умирающий лебедь» (1916) и не-

которых других. Расщепление женского субъекта происходит в 
состоянии фрустрации смертью («Умирающий лебедь») или же 
аффектом безответной любви («После смерти») — такая женщи-
на может быть только отверженной в качестве объекта любви, 
но обретает ценность возвышенного объекта и целостность зер-
кального образа в перспективе декадентского творчества, где 
она явлена как потусторонняя Другая. В фильме «Умирающий 
лебедь» это немая танцовщица Гизелла, интерпретирующая из-
вестную балетную партию как танец смерти, предельно эстети-
зированную агонию, чем привлекает к себе внимание худож-
ника Валериана Глинского, который «всю жизнь искал смерть». 
В фильме «После смерти» это актриса Зоя Кадмина, при жизни 
ненужная любимому, а после смерти ставшая для него не только 
идеальным образом мистической возлюбленной, но и медиато-
ром — проводником в потусторонний мир, куда он все глубже 
уходит с нею в своих снах и грезах, чтобы однажды не вернуться. 
Реальная женщина здесь — второстепенный двойник себя-Дру-
гой. Напротив, там, где субъективации, расщепления женского 
субъекта не происходит, он начинает восприниматься как симу-
лякр: в экранизации символистского романа Жоржа Роденбаха 

Для воспроизведения кликните по картинке

Видео 2. Фрагмент фильма Евгения Бауэра «Умирающий лебедь» (1917). Гизелла — Вера Каралли, Глинский — Андрей Громов.

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/





СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

151	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая), двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

«Мертвый Брюгге», фильме «Грёзы», восстающая из гробницы 
монахиня в сцене из оперы «Роберт-Дьявол» поражает главного 
героя сходством с его покойной женой. Но поскольку у Бауэра 
женщину любят только как утраченную Другую, витальность 
вновь-обретённой «Елены», её несоответствие оригиналу вы-
нуждают героя вернуть её смерти (как сценический дьявол воз-
вращает монахиню в гроб) и овдоветь вторично.

Нетрудно убедиться, что в качестве симулякра (или же психо-
аналитического «плохого объекта») здесь рассматривается имен-
но живая возлюбленная по отношению к своему искусственному 
подобию или же похищенному смертью оригиналу. Напротив, 
смерть верифицирует подлинность женщины как объекта и ее 
«потусторонний двойник». При этом «мёртвое» может быть та-
ковым как биологически, так и механистически. В фильме Олега 
Тепцова «Господин оформитель» развивается тема механического 
двойника (инспирированная как брюсовской, так и гофманов-
ской литературой). Тема декадентского творчества в этом фильме 
подается как идея антропогонии или, точнее, феминогонии — по 
образу и подобию живой женщины (являющейся не более чем 
моделью, «черновым наброском») создается идеальная женщина 
(восковая кукла в саркофаге). Женщина создается для змеи — ма-
некен создается для рекламы браслета в форме змеи, и староза-
ветные аллюзии слишком явно прочитываются в визуальном ряде 
фильма, в который вписаны, с одной стороны, антропогонические 
циклы Блейка, Дельвиля, Клингера, а с другой — библейская Ева 
с картины «Грех» Франца Штука, своеобразной иконы живописи 
символизма. Модель — туберкулёзная девочка, умирает, забытая 
художником, механическая кукла оживает, чтобы через несколь-
ко лет погубить своего «анти-Пигмалиона». 

Во всех этих фильмах Я как Другой (-ая) репрезентируется 
как потусторонний двойник, обретающий целостность и «ом-
нипотентность» лакановского зеркального образа только после 
смерти, в потустороннем мире. 

Я — в перспективе: сапфические сёстры
Наиболее «витальный» вариант решения проблемы «зеркаль-
ной идентификации» в рассматриваемом кинематографиче-
ском направлении — идентификация с другим женским суще-
ством, наиболее близким и биологически, и по возрасту — то 
есть, с родной сестрой. На основе подобной идентификации 
создаются, во-первых, подобия «близнецовых мифов» дека-
данса, во-вторых — идентификация с собой-в-будущем, с 
объектом-на-дистанции, где роль подобного «совершенного» 
объекта играет старшая, замужняя сестра по отношению к 
младшей, девственнице, эти «сёстры» также являют собою уже 
сложившуюся мифологему русской культуры декаданса.

«Сёстры», первая серия фильма Василия Ордынского «Хож-
дение по мукам» (1977), выполняющая функцию своего рода 
«вставной киноновеллы», как третья серия «Петербург» в ана-
логичном сериале «Жизнь Клима Самгина» режиссера Виктора 
Титова (1986) по роману Максима Горького. Выходя за рамки 
социально-обличительного контекста экранизируемых произве-
дений советского периода эти «киноновеллы», как некий «текст 
в тексте», воссоздают целостный дух и визуальную стилистику 
эпохи декаданса, которая находит завершенное воплощение в 
двух наиболее типичных, или же суммарных, декадентских об-
разах — мужском и женском: Алексей Бессонов (явная пародия 

на Александра Блока) в романе Толстого, Серафима Нехаева 
(отдаленная, неявная для самого автора аллюзия на Черубину 
де Габриак, которая прочитывается даже этимологически) в ро-
мане Горького. Ретроспективно пародируемая авторами эпоха 
модерн наиболее чётко раскрывается в таком гипертрофирован-
ном показе. Гипертрофия на грани шаржирования имманент-
на образам декаданса, неслучайно и в литературе, по крайней 
мере, русской, наиболее удачные декадентские образы созданы 
постфактум, как злая и в то же время восхищенная пародия — 
созданы пером Андрея Белого в романной трилогии «Москва» 
и не менее знаменитой его мемуарной трилогии. Неслучайно 
фильм Василия Ордынского в его упомянутой первой части слу-
жит одним из наиболее удачных примеров воплощения визуаль-
ной стилистики «петербургского модерна». 

Архетипическая сюжетная коллизия — старшая сестра, ко-
торая служит для младшей идентификационным ориентиром, 
своего рода «зеркальным двойником» и в то же время объектом 
эротического притяжения (явным, как у Брюсова, или латент-
ным, как у Толстого) — имеет и явную культурологическую по-
доплеку. Как мы помним, женский архетип литературы декадан-
са, переходящий из произведения в произведение, это женщина 
не юная, на грани «бальзаковского возраста», замужняя и состо-
ятельная, не имеющая изначально объекта любви или заботы 
(детей у нее, как правило, нет, а мужа она почти не замечает) 
и позиционирующая себя как «чистый объект», расщепленный 
между несколькими желающими субъектами. Эти персонажи, 
как правило, создают вокруг центрального объекта стабильную 
триангулярную структуру, соответствуя трем основным симво-
лическим ипостасям: муж — искуситель — возлюбленный. Эта 
структура повторяется и в обоих рассматриваемых кинотекстах 
по произведениям Брюсова, и в «Хождении по мукам», наличе-
ствует она и в большинстве драматургических произведений 
эпохи декаданса — у Генрика Ибсена, Владимира Винниченко, 
Леонида Андреева и др. Образ девственницы, биологической 
или символической сестры, в большинстве случаев выведен за 
рамки этой персонажной структуры, исключен из нее, марги-
нален. Только в фильме А. Харитонова «Жажда страсти» образ 
искусителя феминизирован, представлен как «дьявол в женском 
обличье», в других вариантах этот инфернальный образ тради-
ционно маскулинный: художник Модест в «Последних страни-
цах из дневника женщины» (фильм «Захочу — полюблю»), поэт 
Бессонов в «Хождении по мукам». Важно также подчеркнуть 
осознанную включенность героини декаданса в культурный 
контекст эпохи. Екатерина Дмитриевна у А. Толстого увлекает-
ся искусством модерна и пытается создать у себя подобие дека-
дентского салона (наталкиваясь на сопротивление мужа — из-
лишне «приземлённого» адвоката, на средства которого всё это, 
тем не менее, и затевается); Наталья Глебовна у Валерия Брю-
сова согласно канону символизма стремится выйти за рамки 
повседневности и «современности», пытаясь каждую сцену из 
своей жизни представить «в стиле» минувших эпох: с Модестом 
она — «в древнем Вавилоне», с Володей — в возвышенной атмос-
фере раннего ренессанса, и даже случайного безымянного сексу-
ального партнера называют «Дон Жуаном» и ведут с ним высо-
копарные беседы в духе риторики испанского барокко. Героиня 
всегда «обставляет» свою жизнь соответствующим антуражем — 
обстановкой, картинами, книгами, музыкой и пр. Итак, в образе 

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/


СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

152	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая), двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

старшей сестры отразилась эпоха, и поэтому интранзитивный 
лакановский разрыв между нею и младшей субстанциален, и 
невозможность его преодоления — это фундаментальная невоз-
можность, которая не определяется здесь брачным статусом (за-
мужем — незамужем) или несколькими годами разницы в воз-
расте. Старшая сестра — субстанциально Другая. Неслучайно 
здесь инверсивное отношение младшей сестры к старшей как 
к некоему «порочному идеалу», и в этом несложно распознать 
функцию имаго. Идеализация образа, в том числе, по внешним 
эстетическим критериям, соотносится также с парадоксальной 
характеристикой «свободы», которой наделена именно старшая 
сестра, казалось бы, в отличие от младшей, связанная семей-
ными узами. Эта иллюзорная свобода зеркального образа, свя-
занная с тем, что Лакан называет «ортопедической формой его 
целостности», соотносима с ощущением и осознанием собствен-
ного тела как «неполного», скованного, расщеплённого. Этот 
парадокс идентификации представлен в «Хождении по мукам» 
художественным образом кубистической Венеры, являющей 
собою фрагментированное, расщепленное, шизофреническое 
тело, с которым младшая сестра вынуждена и не может иден-

тифицировать старшую, после того, как выясняется её измена 
(которую сестра, осуждая, воспринимает скорее как измену ей 
самой, нежели мужу). Идентификация с визуальным образом 
гибели («Венерой в раскорячку») происходит опосредованно, 
через сестру как зеркальный двойник. Хотя континуальное ощу-
щение гибели (ключевой женский экзистенциал эпохи дека-
данса, всегда подразумевающий эротическое измерение) пере-
живает младшая сестра, себя-то она с кубистической Венерой 
ничуть не соотносит, перенося её свойства на старшую сестру 
(«теперь она такая же — с цветком и в углу»). «Драма первона-
чальной ревности», также формирующаяся на стадии зеркала 
вследствие идентификации с имаго, заставляет младшую сестру 
у Толстого разрушить семейную жизнь старшей: фактически — 
«разбить зеркало», со всем, что вписано его раму и создает сово-
купный образ сестры как Другой. В фильме Василия Ордынского 
во время решающего разговора Даша (И. Алферова) произносит 
свое ультимативное требование (признаться мужу в измене) не 
самой сестре Кате, но ее зеркальному отражению, из-за её спи-
ны глядясь в то же зеркало, буквально «отражаясь в ней» (при 
этом ее лицо нерезко, лицо Кати — в фокусе). Эта попытка «раз-

Для воспроизведения кликните по картинке

Видео 3. Фрагмент фильма Василия Ордынского «Хождение по мукам (Сестры)» (1977). Даша — И. Алферова, Катя — С. Пенкина

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/





СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

153	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая), двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

бить зеркало», уничтожить идеализированный образ сестры как 
собственный зеркальный образ есть не что иное, как попытка 
противостоять собственному растворению в нем, которое имеет 
место и у Брюсова, и у Толстого — ощущение собственной непол-
ноты (неполноценности) сублимировано в это влечение к сестре 
без остатка. Лидочка у Брюсова конституирует в сестре и смысл 
всей своей жизни, и всю свою сексуальность; маскулинные объ-
екты влечения Даши у Толстого частичны, влечение к ним лише-
но подобной остроты и этической болезненности, а один из них 
откровенно обусловлен «выбором объекта» сестры — декадент 
Бессонов «попадает в фокус» влечения Даши не только потому, 
что он является посетителем салона Екатерины Дмитриевны, 
но и потому, что признаки влечения к нему Кати проявляются в 
первый же вечер его знакомства с Дашей: «Он… прощаясь, так 
долго оставался прижатым к руке Екатерины Дмитриевны, что 
у нее порозовела спина»13. Бессонов же легитимирует это «вза-
имоотражение» сестёр: «Вы так похожи на вашу сестру, что в 
первую минуту...». В одной из сцен фильма сходство двух сестер, 
предельно подчеркнутое черными вечерними платьями на бре-
тельках и бледностью лиц актрис Ирины Алферовой и Светланы 
Пенкиной, озвучено поразительным монологом Даши, который 
появляется лишь в сценарии В. Ордынского — О. Стукалова, в 
тексте Толстого его нет. В этом монологе Даша точно обознача-
ет точку собственного «вхождения в зеркальный образ» и «рас-
хождения» с зеркальным образом сестры, точку «Я-идеала», «с 
которой субъект выглядит привлекательным для себя самого»: 
«Считают, что мы очень похожи… Значит, я должна быть такой 
же, как ты? Ведь я себя вижу только в зеркало и сразу принимаю 
нужную позу, делаю свое лицо таким, каким бы я хотела его ви-
деть… Не таким, каким оно есть на самом деле — на самом деле 
оно у меня твое. Вот сейчас я смотрела на тебя, как на себя со сто-
роны… Я себе нравлюсь со стороны» — то есть, старшая сестра 
уже напрямую определена как собственное идеализированное, 
дистанцированное «я» субъекта. Эта «очевидная связь нарцисси-
ческого либидо с отчуждающей функцией «я» (по Лакану), в кон-
це концов, от витальной перспективы «себя-в-будущем» перехо-
дит к деструктивному стремлению уничтожить, по брюсовской 
«зеркальной» схеме, само воображаемое зеркало с собственным 
двойником-отражением. Только так возможно не уничтожить-
ся, не раствориться в нем окончательно (как это происходит с 
брюсовской Лидочкой, которая в финале осуществляет свое 
запретное желание, но тем самым окончательно теряет свое 
«возможное-бы» (отдельное от сестры) «я» в слиянности инце-
стуального симбиоза). Подобная «зеркальная идентификация», 
в конце концов, претворяет мифологему «сестёр декаданса» с 
её интранзитивным разрывом между субъектом и зеркальным 
двойником в подобие иного, «близнецового» мифа, в котором 
образы сестер контрастно-амбивалентны.

Подобную «близнецовую» мифологему раскрывает фильм 
Владимира Грамматикова «Сестрички Либерти». Фильм, по-
священный перестроечным будням безнадежной жизни двух 
сестер-портних Веры и Любови, стал в 1991 году подлинным 
гимном искусству эпохи модерна, который звучит из уст фото-
графа, работающего в ретро-стиле, апологета стиля модерн, 

13	 Толстой А. Н. Хождение по мукам. — М., Художественная литерату-
ра, 1976. — Т. 1. — С. 12.

сделавшего из сестер фотомоделей — «женщин либерти». 
Выбор эстетического объекта здесь всецело обусловлен его 
«двойниковостью», «повторяемостью», бинарной симметри-
ей (и это коррелирует с безупречными ритмами линий мо-
дерна с их бесконечными повторами); в то же время проме-
жуток между двумя симметричными женскими силуэтами и 
оказывается тем разрывом, в котором субъект по-лакановски 
утвержден и утрачен одновременно. Фактически, здесь «влю-
бляются в пустоту» — в промежуток между двумя отражен-
ными на экране, в луче проектора фигурами, куда «вписы-
вается» третья фигура — реальная женщина (одна из сестер, 
не принципиально, какая именно), которая является, по Ла-
кану, объектом-причиной желания, экранирующим зияние 
пустоты — Реального. Та из двух сестер, которая случайно 
«вписалась» в этот экран проекции желания, становится не-
вестой художника-итальянца, вторая не дает состояться этому 
браку и уезжает в Италию вместо сестры, «подменив» ее — в 
противном случае угрожает убить ее жениха экстрасенсор-
ной силой. Оставшаяся в России сестра кончает жизнь само-
убийством. Легкий намек на сапфическое взаиморастворение 
сестер вытесняется жесткой прагматической мотивацией, 
которой обусловлены их действия в условиях социальной ре-
альности переходного «перестроечного» периода. Поневоле 
вспоминается хрестоматийный лакановский «случай сестер 
Папен», где общий мотив преступления связан с зеркальной 
идентификацией близнецов и не/возможностью преступле-
ния грани между собой и собственным зеркальным образом, 
воплотившимся в сестре-близнеце. Финалом фильма служит 
ситуация «между тремя смертями» (парафраз лакановских си-
туаций Антигоны и Гамлета «между двумя смертями») — во-
ображаемой, символической и реальной. «Реальное смерти» 
остается за кадром, визуализированное лишь в синхронном 
«переходе за грань» (за грань подоконника на самом верхнем 
этаже особняка модерн) героини и столь же стилизованного, 
как она сама, персонажа-объекта («античного пастушка» на-
ших дней в сомовско-кузминском вкусе) и столь же эстети-
зированной, симметричной сцене pietá эстета-наблюдателя 
(о Реальном разбитых, окровавленных тел мы можем судить 
только по его реакциям, демонстративно-гипертрофирован-
ным, несмотря на очевидную подлинность нечеловеческого 
страдания). Одна из сестёр целиком принимает на себя Ре-
альное смерти, в то время как вторая синхронно переживает 
смерть в Символическом и Воображаемом: символическую 
смерть, поскольку получает телеграмму как бы о собственной 
смерти («Люба покончила самоубийством»), и смерть вооб-
ражаемую, смерть собственного «зеркального двойника», 
обречённость отныне «жить без отражения». Это вполне со-
гласуется с декадентским вариантом зеркального двойника 
как «двойника потустороннего» (описанного нами на приме-
ре экранизации Брюсова А. Харитоновым) — занимая место 
двойника «по ту сторону зеркала», мертвая сестра, бледная, 
с окровавленным лицом, вытесняет отражение живой, здо-
ровой, жизнерадостной «итальянки». Интранзитивную черту 
зазеркалья как разрыва между жизнью и смертью пересекает 
выпущенный ею черный котенок (которого, «пробуя силу», 
экстрасенсорную способность убивать на расстоянии, остав-
шаяся в живых сестра задушила когда-то по приказу своего 

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/


СВОЕ И ЧУЖОЕ В КУЛЬТУРЕ / SELF AND OTHER IN CULTURE

154	 Международный журнал исследований культуры
International Journal of Cultural Research

www.culturalresearch.ru

КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
| Я как Другой(-ая), двойник как лакановский зеркальный образ|

Содержание / Table of Contents

| 1(2). 2011 |

|Кинотеория / Film Studies|

© Издательство «Эйдос», 2011. Только для персонального использования.

© Publishing House EIDOS, 2011. For Private Use Only.

деда-колдуна). «Порог инобытия» снова обыгрывается по-
новому: в «декадентском кино» его преодолевают как порог 
загробного мира (в «Орфее» Ж. Кокто — в резиновых перчат-
ках), но он остается незыблем между собою и идеальным об-
разом себя — собою-Другой.

Во всех рассмотренных модификациях тема двойника эсте-
тизирована и танатологически окрашена. «Я есть (не есмь!) 

Другая» — таково самовосприятие женщины декаданса, и не-
случайно проблема любви в ее фундаментальной нехватке, в 
нарциссическом герметизме женского субъекта, «пленённого» 
собственным зеркальным образом явственно задекларирована 
во всех рассмотренных кинопроизведениях. Нарцисс и Тана-
тос — два лика героини декадентского кинематографа, в рас-
щеплении между ними нет места любви.

Для воспроизведения кликните по картинке

Видео 4. Фрагмент фильма Владимира Грамматикова «Сестрички Либерти» (1977). Сестры — Ольга Стучилова, Елена Стучилова.

http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/
http://www.culturalresearch.ru/




	Свое И Чужое в культуре / Self and Other in Culture
	СОЛОВЬЕВА Анна Николаевна / Anna SOLOV'EVA
	«Этническая субкультура»: 
концептуализация этничности 
в контексте культурных 
различий
	“Ethnic Subculture”: The Conceptualization of Ethnicity in the Context of Cultural Differences


	МОРИНА Лариса Павловна / Larisa MORINA
	Концептуализация чужого 
в аспекте проблемы мультикультурализма
	Conceptualization of the Alien from the Aspect of the Problem of Multiculturalism


	ДАРЕНСКИЙ Виталий Юрьевич / Vitaliy DARENSKIY 
	Насущность Чужого: 
конкурентная структура культурной 
идентичности 
	Urgent of Alien: 
on Concurrent Structure of Culture Identity


	ДОВГОПОЛОВА Оксана Андреевна / Oksana DOVGOPOLOVA
	Амбивалентность 
как характеристика образа чужого
	Ambivalence as Сharacteristic 
of Alien’s Image


	ПАХОЛОВА Ирина Викторовна / Irina PAKHOLOVA
	Гостеприимство безответного дара 
как социокультурный опыт 
«Чужого»
	Hospitality of Unrequited Gift 
as a Sociocultural Experience 
of a "strange/alien"


	ЯКОВЛЕВ Лев Сергеевич / Lev YAKOVLEV
	Демаркация жизненного пространства
	парадигма дизайна 
против оперирования бинарной оппозицией 
«свое–чужое»
	Demarcation of Living Space: The Paradigm of Design against the Binary Opposition of “our own vs. the alien”



	ФУРТАЙ Франциска Викторовна / Francisca FOORTAI
	Мусор — от руин до свалки: 
аксиологические перспективы 
современной культуры
	Trash (garbage, punk) — from Ruins to Dump: Axiological Outlooks of Modern Culture 



	Теория культуры / Cultural Theory
	ПИГРОВ Константин Семенович / Konstantin PIGROV
	Фундамент культуры: 
измерения иронии и любви
	The Basis of Culture: 
Irony and Love Dimensions


	Steven SHANKMAN
	Rembrandt’s The Sacrifice of Isaac, 
Abraham’s Suspended Knife, and the Face of the Other
	«Жертвоприношение Исаака» Рембрандта, вознесённый (задержанный) нож Авраама 
и лицо Другого


	Ольга КИРИЛЛОВА / Olga KIRILLOVA,
 Евгения БИЛЬЧЕНКО / Evgeniya BIL'CHENKO
	Авраам. Рембрандт. Левинас. Шенкман: 
«лицо» и «лица»
	Abraham. Rembrandt. Levinas. Shankman. "Face" and "Faces"



	История культуры / Cultural History Studies
	АРТЕМЬЕВА Татьяна Владимировна / Tatiana ARTEMYEVA
	М. М. Щербатов и А. И. Герцен. 
Формирование интеллектуальной репутации *
	M. M. Shcherbatov and A. I. Herzen: 
The Creation of an Intellectual Reputation


	Кристоф ВУЛЬФ / Christoph WULF
	Emotions in the teaching of history
	Роль эмоций в постижении истории



	Концепы культуры / Concepts of Culture
	ЛИШАЕВ Сергей Александрович / Sergey LISHAEV
	Любовь к дальнему. 
Эстетика дали в кратком изложении *
	The Love of the Distant 
(Aesthetics of Range in Abstract)


	ЛЮСЫЙ Александр Павлович / Alexander LYUSY
	НОВЕЙШИЙ АВВАКУМ
	О феноменологии Петербургского текста 
и Первой мировой Крымской семантической войны *
	The NEWEST HABAKKUK. About Phenomenology of the Petersburg Text 
and the First World Crimean Semantic War




	Pro et Contra
	Richard Rorty 
and Cultural Criticism
	Ричард Рорти и критическая теория
	Авторы



	Теория искусства / Art Theory
	СОБОЛЕВ Денис Михайлович / Dennis SOBOLEV
	«Что такое литература?» 
и современная теория культуры * 
	“What is Literature?” and Contemporary Cultural Theory


	ВЕНКОВА Алина Владимировна / Alina VENKOVA
	Икона и идол: 
феноменология взгляда Жана-Люка Марьона. 
Заметки о книге «Перекрестья видимого»
	Icon and Idol: Phenomenology of the Vision of Jean-Luc Marion. Notes on the book “La Croisée du Visible”



	Кинотеория / Film Studies
	КИРИЛЛОВА Ольга Алексеевна / Olga KIRILLOVA
	Я как Другой(-ая), 
двойник как лакановский зеркальный образ 
	I (me) as the Other — A Double as a Lacanian Mirror Image in the Thanatological approach to “Decadent Films”



	Исследования городской среды / Urban Studies
	ТИХОМИРОВ Сергей Александрович / Sergey TIKHOMIROV 
	«Креатив» в молодежной культуре: 
особенности конструирования образа гопника
	‘Creativity’ in Youth Culture: Peculiarities of forming Gopnik (Chav) Image


	ГУДОВА Маргарита Юрьевна / Margarita GUDOVA
	Cовременное популярное чтение 
и проблема взаимодействия «своего» и «чужого» в актуальной российской культуре
	Current Popular Reading and the Problem of Interaction "Own "and "Foreign" in Contemporary Russian Culture



	Рецензии / Book Reviewes
	КОНЕВА Анна Владимировна / Anna V. KONEVA
	Переживание ничто
	Рецензия на книгу С. А. Лишаева «Старое и ветхое. 
Опыт философского истолкования»
	Experiencing Nihil





