
207

РУССКИЕ  ДРЕВНОСТИ  2011 

А. В. Сиренов

О ВОЗМОЖНОМ ИСТОЧНИКЕ МИНИАТЮРЫ  
«МЕРИЛА ПРАВЕДНОГО»

Среди памятников юридической мысли древнерусской эпохи осо-
бое место принадлежит сборнику «Мерило праведное». Составлен-
ный преимущественно из текстов канонических и учительных, этот 
сборник, по  мнению исследователей, был призван стать мерилом 
правды и праведности для князя при исполнении им своих судебных 
функций1. К сожалению, до настоящего времени неизвестно, когда 
было составлено «Мерило праведное». Все дошедшие его списки 
датируются ����������������������������������������������������XIV�������������������������������������������������–������������������������������������������������XVI��������������������������������������������� вв., но в тексте в качестве адресатов упомя-
нуты князья XII  в.2 С  другой стороны, в  состав «Мерила правед-
ного» включено «Наказание» тверского епископа Симеона, жившего 
в конце ������������������������������������������������������ XIII��������������������������������������������������   в. Отмеченное противоречие вынуждает исследовате-
лей остановиться на компромиссном варианте датировки памятника, 
предполагая, что первоначальный текст «Мерила» был создан в пер-
вой половине �����������������������������������������������������XII�������������������������������������������������� в., а его окончательную обработку следует датиро-
вать рубежом XIII–XIV вв.3 Не предлагая точной датировки рассмат-
риваемого источника, обратим внимание на  выходную миниатюру 
его древнейшего списка.

Речь идет о  рукописи РГБ. Ф. 304 (собр. Троице-Сергиевой 
лавры), 15. Она была издана фототипическим способом в  1961  г. 
и поэтому давно является общедоступной4. Это пергаменный кодекс, 
написанный восемью уставными почерками и содержащий полный 
текст «Мерила праведного»5. На  обороте первого листа помещена 
миниатюра, изображающая праведного судию, о чем свидетельствуют 
весы как символ правосудия, помещенные над сидящей на  троне 

©  А. В. Сиренов, 2011



208

А. В. Сиренов

мужской фигурой, а также текст, расположенный непосредственно 
над миниатюрой и  начинающийся словами: «Который праведный 
судья...». Характерно, что в  других списках «Мерила праведного» 
перед началом текста для миниатюры оставлено место6. Эта особен-
ность свидетельствует о присутствии выходной миниатюры в их об-
щем протографе. Таким образом, ее  нельзя назвать особенностью 
только Троицкого списка «Мерила праведного», а следует возводить 
к общему протографу списков «Мерила». Другие списки от Троиц-
кого отличаются, прежде всего, указанием княжеских имен — иных, 
чем в  Троицком списке. Подобные разночтения, возможно, свиде-
тельствуют о довольно-таки продолжительной истории текста. Итак, 
вероятно, миниатюра в тексте «Мерила праведного» появилась не во 
второй половине XIV в., а ранее.

Обратимся к  сюжету миниатюры и  рассмотрим его подробнее. 
Правда, многочисленные утраты красочного слоя не позволяют сде-
лать это с должной обстоятельностью (рис. 1). Но все же основные 
черты изображения различимы. Перед нами миниатюра, вписанная 
в круг, что само по себе характерно для рукописей рубежа XIV–XV вв., 
то есть того времени, к которому относится Троицкий список «Мерила 
праведного»7. Отметим, что миниатюра присутствовала в общем про-
тографе всех списков, который появился ранее Троицкого списка, по-
этому круглая рамка, скорее всего, является особенностью последнего.

Итак, в круге, обрамленном орнаментальной рамкой, изображен 
неизвестный святой без бороды, в царском сане, исполняющий обя-
занности судьи. О первом свидетельствует нимб, о втором — трон, 
на котором он сидит, и корона-венец на голове. Наконец, в том, что 
перед нами судья, убеждает присутствие весов — древнейшего сим-
вола правосудия. Отметим, что весы вписаны в композицию мини-
атюры неудачно, поскольку их  перекладина закрывает от  зрителя 
центральную часть короны, вследствие чего сама корона просмат-
ривается плохо. К перекладине подвешены две чаши весов, которые 
опускаются к протянутым вправо и влево рукам героя. Композиция 
увенчана восьмиконечным крестом, возможно, позднейшего проис-
хождения (на это указывает его черный цвет, отсутствующий в офор-
млении рамки, а также грубый характер рисунка8).

Обратим внимание на некоторую искусственность соединения фи-
гуры судьи и весов. Рисунок весов отличает крайняя примитивность, 



209

О возможном источнике миниатюры «Мерила праведного»

фигура героя, напротив, композиционно выверена и  исполнена со 
сложной профилировкой складок одежды, напоминающей больше 
произведения монументальной живописи, чем станковой или мини-
атюры. Здесь весьма вероятно наличие какого-либо источника. От-
метим, что перед нами иконографически редкий тип изображения 
святого — на троне, без бороды, с разведенными в стороны руками. 
Судя по  изображению весов, автор рассматриваемой композиции 
едва ли был в состоянии сконструировать фигуру человека самостоя-
тельно. По нашему мнению, он ее срисовал. Вопрос в том — откуда?

Рис. 1.  Выходная миниатюра Троицкого списка Мерила праведного 
(РГБ. Ф. 304 (собр. Троице-Сергиевой лавры), 15. Л. 1 об.)



210

А. В. Сиренов

В рукописи «Мерила праведного» святой символизирует правед-
ного судью. Н. В. Калачов и вслед за ним М. Н. Тихомиров предлагали 
видеть в  изображенном Вседержителя9. Д. В. Айналов усомнился 
в такой атрибуции10, а Г. И. Вздорнов предложил другую. Исследо-
ватель обратил внимание на текст, непосредственно предшествующий 
миниатюре. В  нем идет речь о  праведном суде Соломона. Отсюда 
предложенное Вздорновым отождествление изображенного на  ми-
ниатюре святого с Соломоном11. Это предположение кажется наиболее 
вероятным, поскольку герой рассматриваемой миниатюры безбо-
род, что не  соответствует древнерусской иконографии Вседержи-
теля. Соломона же и  Давида в  Древней Руси иногда изображали 
безбородыми. Обратим внимание на фигуру Давида на фасадах бе-
локаменных храмов Владимира XII в. — церкви Покрова на Нерли 
и Дмитриевского собора. Наибольшее сходство с иконографией Соло-
мона на миниатюре Троицкого списка «Мерила праведного» обнару-
живает рельеф южного фасада Дмитриевского собора во Владимире, 
который относится к концу 90-х годов XII в.12 (рис. 2).

С белокаменной скульптурой Давида святого судью из «Мерила 
праведного» роднит прежде всего поза — они оба сидят на  троне, 
разведя руки в  стороны. Давид с  рельефа левой рукой придержи-
вает стоящую на  коленях псалтирь, изображенную в  виде древне-
русских гуслей, а его правая рука — в благословляющем жесте. Су-
дья в «Мериле праведном», как указывалось выше, держит обе руки 
разведенными в стороны, почти повторяя таким образом позу пер-
сонажа с рельефа. Далее, профилировка складок на одеждах судьи 
отличается графичностью и детализацией, характер ее рисунка со-
ответствует складкам одежды на скульптуре. Отметим, что указанные 
особенности профилировки складок характерны более для скульп
туры, чем для книжной миниатюры. Наконец, совпадает и рисунок 
трона, конструкция которого, впрочем, весьма типична для визан-
тийской иконографии. На основании конструктивных особенностей 
трона и позы фронтально сидящего на нем персонажа в княжеских 
одеждах Г. И. Вздорнов предполагал здесь влияние миниатюр твер-
ского списка Хроники Георгия Амартола XIV в.13 Однако сходство 
с владимирским рельефом гораздо более значительно. Здесь и трон 
без спинки, и разведенные руки, и отсутствие бороды, и корона одного 
типа. Еще важнее то обстоятельство, что на рельефе трон украшен 



211

О возможном источнике миниатюры «Мерила праведного»

Рис. 2.  Рельеф с изображением царя Давида на центральном прясле 
южного фасада Дмитриевского собора г. Владимира.

геометрическим орнаментом, состоящим из  пересеченных по  диа-
гонали прямых линий, образующих ромбы. Такую же орнаментацию 
видим и у трона на миниатюре «Мерила праведного». Для резчика 
по камню подобный орнамент в виде насечки вполне естественен, 
но он менее объясним для миниатюриста, в распоряжении которого 
имеется более обширный арсенал изобразительных средств. Кроме 
того, на рельефе с боков и снизу трон украшен полоской орнамента 
из кругов — на миниатюре такая полоска орнамента сохранена в ос-
новании трона. Учитывая приведенные доводы, считаем возможным 
предположить, что источником для миниатюры «Мерила правед-
ного» стала скульптура Давида с Дмитриевского собора города Влади-
мира. Отметим, что иконография Давида на  рельефах Дмитриев
ского собора имеет своим источником изображения Давида на церкви 



212

А. В. Сиренов

Покрова на  Нерли. Здесь мы  встречаем то  же обрамление трона  
орнаментальной полосой, составленной из  кругов. При этом поза 
Давида еще более традиционна — его левая рука не поднята, а лежит 
на коленях, придерживая псалтирь за ее нижнюю часть. Фигура Да-
вида на  рельефах Дмитриевского собора демонстрирует развитие 
описанной иконографии и  поэтому представляется оригинальной. 
Совпадение с праведным судьей «Мерила праведного», на наш взгляд, 
свидетельствует об использовании рельефа как источника.

Обратим внимание на нетипичную для древнерусского искусства 
ситуацию, когда источником книжной миниатюры становится бело-
каменный рельеф14. Известен лишь один пример такого рода — зна-
менитое Федоровское Евангелие первой половины – середины XIV в., 
для выходной миниатюры которого, изображения Феодора Страти-
лата, в качестве источника был использован белокаменный рельеф 
Георгиевского собора города Юрьева-Польского, изображающий Ге
оргия Победоносца15. Другие миниатюры Федоровского Евангелия 
имеют иное происхождение, стилистически чужды выходной мини-
атюре и  восходят к  книжной традиции16. Характерно, что в  обоих 
случаях, и  в  Федоровском Евангелии, и  в  «Мериле праведном»,  
источником становится изображение типологически близкого святого. 
Эти пары Георгий Победоносец — Феодор Стратилат, Давид — Соло-
мон неслучайны. Перед создателями Федоровского Евангелия и «Ме-
рила праведного» стояла задача не  просто отыскать иконографию 
нужного им  святого (в случае с  «Мерилом праведным» эта задача 
не  представляла никакой трудности). Здесь, вероятно, мы  имеем 
дело с актуализацией владимиро-суздальского наследия домонголь-
ской эпохи в культурном строительстве удельного периода. О чем это 
свидетельствует? Как представляется, прежде всего о единой куль-
турной традиции. Федоровское Евангелие О. А. Князевская и А. А. Ту-
рилов датируют второй–третьей четвертями XIV в.17 Г. В. Попов пола-
гает, что оно было написано в Твери для Федоровского монастыря при 
епископе Феодоре, занимавшем тверскую кафедру в 1344–1360 гг.18 
Троицкий список «Мерила праведного» исследователи также счи-
тают тверским по  происхождению19. Не  является ли  отмеченная 
особенность чертой тверской культурной традиции XIV  в.? Даже 
если это не так, и обе рукописи были написаны в разных культурных 
центрах, срисовывание миниатюристами белокаменных рельефов 



213

О возможном источнике миниатюры «Мерила праведного»

должно было иметь под собой какие-либо основания и еще нужда-
ется в осмыслении20.

1  Калачов Н. В. Мерило Праведное // Архив историко-юридических сведений, 
относящихся до России. СПб., 1876. Кн. 1. Отд. 3. С. 29–42.

2  Тихомиров М. Н. Исследование о Русской Правде. М.; Л., 1941. С. 92. — Спис-
ки следующие: РГБ. Ф. 304 (собр. Троице-Сергиевой лавры), 15 (XIV  в.);  
Ф. 173 (Фундаментальное собр. Московской духовной академии), 187 (руко-
пись написана в  конце �����������������������������������������������      XV���������������������������������������������        в. дьяком Иваном Волком Курицыным, впоследс-
твии принадлежала митрополиту Иоасафу); ГИМ. Синодальное собр. 525 (ко-
нец XV в. с записью митрополита Макария), 524 (рукопись написана в 1587 г. 
по  заказу митрополита Дионисия); РНБ. Собр. Кирилло-Белозерского монас-
тыря 145/1222 (XVI в.). Кроме того, сокращенный вариант «Мерила праведного» 
читается в составе конвоя в отдельных списках Кормчих книг.

3  Там же. С. 90–97.
4  Мерило праведное по рукописи XIV века / Издано под наблюдением и со 

вступительной статьей акад. М. Н. Тихомирова. М., 1961.
5  По мнению Л. В. Милова, особенности чередования почерков свидетель-

ствуют о том, что при написании данной рукописи происходило обучение ус-
тавному письму (Милов Л. В. Из истории древнерусской книжной письменности 
XIV в.: (Палеографические наблюдения) // Милов Л. В. Исследования по истории 
памятников средневекового права. М., 2009. С. 198–211).

6  Эту информацию автору этих строк сообщила М. В. Корогодина. Место 
для миниатюры не оставлено только в  списке МДА. 187, который, по оценке 
М. В. Корогодиной, содержит не столько полноценный текст «Мерила правед-
ного», сколько выписки из него.

7  Имеем в виду знаменитые Евангелия Хитрово и Московского Успенского 
собора (оба начала XV в.).

8  На это указал Г. И. Вздорнов (Вздорнов Г. И. Искусство книги в Древней 
Руси. Рукописная книга Северо-Восточной Руси XII – начала XV веков. М., 
1980. С. 56).

9  Калачов Н. В. Мерило Праведное. С. 29–42; Тихомиров М. Н. Исследова-
ние о Русской Правде. С. 89.

10  Айналов Д. В. Миниатюры древнейших русских рукописей в музее Троице-
Сергиевой лавры и на ее выставке // Краткий отчет о деятельности Общества 
любителей древней письменности и  искусства за  1917–1923 годы. Л., 1925.  
С. 34.

11  Вздорнов Г. И. Искусство книги в Древней Руси. С. 55.
12  Г. К. Вагнер отождествил этого персонажа с  Соломоном (Вагнер Г. К. 

Скульптура Древней Руси. XII век. Владимир, Боголюбово. М., 1969. С. 250). 
М. С. Гладкая в недавно изданной монографии предлагает более убедительное 



214

А. В. Сиренов

отождествление с Давидом, опираясь на открытую надпись над рельефом на за-
падном фасаде (Гладкая М. С. Рельефы Дмитриевского собора во  Владимире: 
Опыт комплексного исследования. М., 2009. С. 109–115). Впрочем, подобные 
разногласия характерны и указывают на то, что отождествление рассматрива-
емой фигуры с Соломоном могло иметь место и в Средневековье.

13  Вздорнов Г. И. Искусство книги в Древней Руси. С. 56.
14  Известный исследователь древнерусского белокаменного зодчества Н. Н. Во-

ронин, правда, считал такое явление вполне закономерным и писал о древне-
русской скульптуре домонгольского времени следующее: «Отвергнутая церковью 
как средство внешнего и  внутреннего убранства храма, она вернулась туда, 
откуда пришла на белокаменные стены соборов �����������������������������XI���������������������������–��������������������������XII����������������������� вв. — в прикладное ис-
кусство, мелкую пластику и книжную графику» (Воронин Н. Н. Зодчество Се-
веро-Восточной Руси XII–XV вв.: В 2 т. М., 1962. Т. 2. С. 351). С белокаменной 
резьбой владимиро-суздальских соборов соотносил архитектурные фронтисписы 
рукописей XIII–XIV вв. и Н. Н. Розов (Розов Н. Н. Архитектурные фронтисписы 
русских книг XI–XIV  вв. // Средневековая Русь. М., 1976. С. 172). Отметим, 
однако, что оба исследователя только допускали возможность влияния белока-
менной резьбы на тератологический орнамент, но не привели ни одного конк-
ретного примера такого влияния.

15  На это обстоятельство впервые обратил внимание А. И. Некрасов (Некра-
сов А. И. Возникновение московского искусства. Ч. 2: Живопись. Федоровское 
евангелие. М., 1929. С. 146–147), оно получило развитие в работах Г. К. Вагнера 
(Вагнер Г. К. 1) К  вопросу о  владимиро-суздальской эмблематике // Историко-
археологический сборник: А. В. Арциховскому к  60-летию со  дня рождения 
и 35-летию научной, педагогической и общественной деятельности. М., 1962. 
С. 261; 2) Мастера древнерусской скульптуры. Рельефы Юрьева Польского. М., 
1966. С. 40). Впоследствии исследователи лишь отмечали иконографическую 
близость рельефа и миниатюры, не утверждая и не отрицая их непосредственную 
связь (Князевская О. А., Турилов А. А. Федоровское евангелие. О времени созда-
ния и происхождении рукописи // Древнерусское искусство XIV–XV вв. / Отв. 
ред. О. И. Подобедова. М., 1984. С. 139–140). В последнее же время умалчивают 
и об этом (см.: Федоровское Евангелие из Ярославля — шедевр книжного ис-
кусства XIV века: Материалы к  выставке. М., 2003). Такая позиция вполне 
понятна, поскольку данный факт представляется весьма «неудобным». Основ-
ной проблемой в  изучении Федоровского Евангелия было и  остается опреде-
ление места его написания и  адресат — человек по  имени Федор (князь или 
епископ) либо одноименный храм. Согласившись с тем, что источником мини-
атюры явился рельеф собора в  Юрьеве Польском, придется в  качестве места 
создания миниатюры рассматривать этот город, где в первой половине XIV в. 
не было ни князя по имени Федор, ни Федоровского храма. Да и значительным 
культурным центром Юрьев этого времени назвать нельзя. А рукопись написана 



О возможном источнике миниатюры «Мерила праведного»

на пергаменных листах большого формата и прекрасной выделки, что свидетель-
ствует о ее создании в крупной мастерской с богатыми культурными традициями 
(Князевская О. А., Турилов А. А. Федоровское евангелие. С. 133). Однако в ми-
ниатюре читаются явные черты восхождения к белокаменному рельефу — это 
и фон на щите святого Феодора в виде насечки, и орнаментальная полоса внизу 
композиции, в которой без труда угадывается подражание белокаменному ор-
наменту юрьевского собора.

16  О рукописи см.: Вздорнов Г. И. Искусство книги в Древней Руси. С. 32–36. 
Кат. 10.

17  Князевская О. А., Турилов А. А. Федоровское Евангелие. С. 128–140.
18  Попов Г. В. О происхождении Федоровского Евангелия // Неисчерпаемость 

источника: К 70-летию В. А. Кучкина. М., 2005. С. 195–196.
19  Милов Л. В. Тверская школа книжного письма второй половины XIV  в.: 

(Из истории Троицкого Мерила Праведного) // Милов Л. В. Исследования по ис-
тории памятников средневекового права. С. 231–232; Вздорнов Г. И. Искусство 
книги в Древней Руси. С. 54–58.

20  Сам по  себе факт восхождения миниатюры к  белокаменному рельефу, 
на наш взгляд, не означает, что рукопись создавалась в месте нахождения рель
ефа (то есть в Юрьеве Польском для Федоровского Евангелия и во Владимире 
для «Мерила праведного»), хотя несомненно, что миниатюрист рисовал с на-
туры, а не по памяти. Для XIV в. создание рукописи в нескольких местах, по-
видимому, не  было исключительным явлением. Так, роскошно исполненную 
Киевскую Псалтирь написал протодьякон Спиридон в 1397 г. в Киеве, где в то 
время не было известно о существовании каких-либо значительных книжных 
традиций. Четырьмя годами ранее Спиридон переписал Евангелие для серпу-
ховского князя Владимира Андреевича, и произошло это наверняка не в Киеве. 
Г. И. Вздорнов аргументированно считает Спиридона московским митрополичьим 
писцом, который в Киев попал в свите митрополита Киприана (Вздорнов Г. И. 
Исследование о Киевской Псалтири. М., 1978. С. 24–28). Заслуживают внима-
ния попытки доказать, что по  крайней мере частично работы над Киевской 
Псалтирью проводились также не  в  Киеве, а  в Москве или Константинополе 
(Вздорнов Г. И. Искусство книги в Древней Руси. С. 94; Жемайтис С. Г. К воп-
росу о происхождении и бытовании Киевской Псалтири (1797–1518 гг.) // Хри-
зограф. М., 2005. Вып. 2. С. 130).


