
 
И.В. Чиндин 

 

226 

Так случилось, что тот, кого мы сегодня счи-

таем самой значительной фигурой русской фи-

лософии XIX века (а по мнению некоторых из-

вестных современных ученых и самым выдаю-

щимся русским философом вообще [1, с. 117]
1
), 

несмотря на достаточно подробно изложенную 

им теорию всеединства и на, по сути, револю-

ционное обновление корпуса философского 

знания, не оставил после себя собственно фило-

софской школы. В начале XX века те, кто от-

крыто называли себя учениками Вл. Соловьёва, 

спешили жизненно и действенно реализовать 

его заветы, а не дискурсивно продолжить обос-

нование теории «цельного знания», не теорети-

чески разрабатывать вопросы нового философ-

ского направления «положительной христиан-

ской философии» или «свободной теософии»
2
. 

Отчасти это связано с содержанием самой фи-

лософии «цельного знания», в которой мысли-

тель стремился органично соединить беспре-

дельность мистического опыта и четкость, глу-

бину его осознания в строгих философских ка-

тегориях; в которой содержалась смелая попыт-

ка синтезировать политические, эстетические, 

экономические, религиозные, социальные идеи; 

в которой провозглашалось единение субъекта с 

объектом, человека с миром, а мысли с дейст-

вием
3
. «Провиденное им органическое всеедин-

ство божественного, человеческого и природно-

го элементов должно в конечном счёте привес-

ти к новому «неслитному соединению» духов-

ного и материального начал, к идеальной и 

окончательной космической гармонии, которую 

человек призван начать осуществлять уже ныне 

своими руками» [2, с. 93]. Философские взгля-

ды Вл. Соловьёва зачастую выходят за пределы 

собственно философии и оказываются в ведом-

ствах дискурса сакральной веры или поэзии 

[3]
4
. «Мифопоэтические тенденции соловьёв-

ского творчества были органично вплетены в 

ткань самой философской рефлексии» [4]. 

Вл. Соловьев желает преодолеть антиномии 

логомифической парадигмы, желает преобразо-

вать ее и придать ей религиозную целостность. 

Бесспорно, мыслитель разделяет философию 

и религию; религиозный опыт философским 

познанием заменить нельзя: «философия может 

изучать религиозные предметы, но ни создавать 

их, ни дать нам уверенность в их существова-

нии она сама по себе не может, как не может 

этого сделать астрономия относительно небес-

ных тел» [5, с. 397]. Но буквально перед этими 

строками в том же тексте читаем: «если уверен-

ность в действительном существовании религи-

озного объекта основана на религиозном опыте, 

то задача философии в этом отношении может 

состоять только в том, чтобы преобразовывать 

(выделено мной. – И.Ч.) и расширять этот опыт, 

то есть сделать более точными, ясными и пол-

ными наши понятия о данных в действительной 

религии фактах» [5, с. 397]. 

Как известно, преобразование в человече-

ское слово божественных тайн религиозного 

опыта можно найти у «отцов церкви», опыт ко-

торых утверждался и закреплялся на Соборах. 

Так возникли религиозный канон, догматиче-

ское богословие. В чём смысл нового «преобра-

зования» и «расширения» религиозного (хотя 

правильнее здесь было бы сказать мистического 

[6, с. 28]
5
) опыта, который презентирует собой 

самый из всех возможных фактов недосягаемый 

и чистый, а потому свободный для любой инди-

видуальной трактовки факт? Ведь известно, что 

мистический опыт – это не эмпирический опыт, 

УДК 133.4 

РАЗДРОБЛЕННОСТЬ СПЕКУЛЯТИВНОГО ЗНАНИЯ И ЦЕЛЬНОСТЬ 

НОВЕЙШЕЙ ТЕУРГИИ (НЕКОТОРЫЕ НАБЛЮДЕНИЯ НАД РАЗВИТИЕМ 

ИДЕЙ РУССКОЙ РЕЛИГИОЗНОЙ ФИЛОСОФИИ) 

 

 2010 г.  И.В. Чиндин 

Российский государственный технологический университет им. К.Э. Циолковского 

chindin@inbox.ru 

Поступила в редакцию 25.10.2010 

 

Вл. Соловьёв считается ключевой фигурой в русской философии XIX века. Как создатель теории 

«цельного знания» он, с одной стороны, имел последователей в XX веке, но, с другой стороны, не соз-

дал собственной философской школы. В статье рассматривается своеобразие творческого наследия 

идей философа. 

 

Ключевые слова: философия, символизм, теургия, мифология, Вл. Соловьёв. 

 

Философия. Культурология 
Вестник Нижегородского университета им. Н.И. Лобачевского. Серия Социальные науки, 2010, № 4 (20), с. 226–234 



Раздробленность спекулятивного знания и цельность новейшей теургии  227

который можно повторить и верифицировать… 

В другом месте читаем: «творческое (выделено 

мной. – И.Ч.) отношение человеческого чувства 

к… трансцендентному миру называется мисти-

кой» [7, с. 263]. 

Современный исследователь, анализируя 

мысли философа относительно духовного поис-

ка, замечает, что Вл. Соловьёв не стремился 

«искать» истину, которая два тысячелетия назад 

«видимо и осязательно» открылась во Христе. 

«Поэтому творчество в области истины состоит 

совсем не в поиске ее, а в её осознании» [4, 

с. 91]. Под мистикой философ подразумевает 

«творческое отношение человеческого чувства 

к <…> трансцендентному миру» [7, с. 263]. Фи-

лософ постулирует творческое осознание неких 

феноменов, неких фактов (предположительно 

«первообразов»), открывшихся личности в «ре-

лигиозно»-мистическом опыте, и на основе это-

го осознания намечает формирование нового 

«целостного знания». Здесь и есть задача ис-

тинной философии, по Соловьёву. К этому сле-

дует добавить особое, приближенное к Богу 

положение личности: «сам человек, по своему 

вечному началу, принадлежит к… трансцен-

дентному миру и в высших степенях своей жиз-

ни и знания всегда сохранял с ним не только 

субстанциальную, но и актуальную (выделено 

мной – И.Ч.) связь» [7, с. 263]. Отличительной 

чертой истинной философии является «сочета-

ние рационального метода развертывания её 

исходного содержания и мистического ирра-

ционально-интуитивного акта схватывания ука-

занного содержания, в котором человеку от-

крывается Абсолют, высшая реальность, опре-

деляющая бытие мира и человека, причём и Аб-

солют, и все истинные причины мировых явле-

ний должны быть раскрыты здесь не как «абст-

ракции», а как целостные, конкретные и живые 

сущности – как существа» [8, с. 188]. 

Из такого понимания человека и задач ис-

тинной философии открывается два выхода. 

1. Если реализовывать на практике теорию 

«новой метафизики», то творческое преобразо-

вание фактов и идей «религиозного» (мистиче-

ского) опыта превращается в богочеловеческое
6
 

овладение ими за счёт их творческого осозна-

ния и домысливания, и далее это творческое 

осознание перерастает в активное преображе-

ние зависимых от этих высших фактов фактов и 

явлений мира земного. Данное творческое пре-

ображение, данная доработка действительности 

есть «свободная теургия» [2, с. 91–92]. «Худож-

ники и поэты опять должны стать жрецами и 

пророками, но уже в другом, еще более важном 

и возвышенном (нежели первобытном. – И.Ч.) 

смысле: не только религиозная идея будет вла-

деть ими, но и они сами будут владеть ею и 

сознательно управлять ее земными воплоще-

ниями» [9, с. 91–92]. 

2. Если же мы останавливаемся только на 

творческом и преобразовательном осознании, 

объективации фактов «религиозного» опыта, то 

перед нами вырастает феномен логосной интер-

претации некоей сюжетики, открывающейся 

личности в нем. По-другому эту сюжетику 

можно назвать древне мифической сюжетикой. 

Сюжетикой, с незапамятных времен хранящей-

ся в «базе данных» коллективного бессозна-

тельного, если употреблять юнгианские терми-

ны [4, с. 113]
7
. Данное её творческое преобразо-

вательное осознание (логосная интерпретация) 

есть логомиф. Таким образом, задачи «мистиче-

ской философии» суть теургия и логомиф. И 

Вл. Соловьёв создает логомиф о некоей божест-

венной персоне – Софии [10, с. 161]
8
, – пре-

имущественно озвученный им в одноименной 

работе [11], но также сюжетно рассеянный и по 

основным его работам («Философские начала 

цельного знания», «Критика отвлеченных на-

чал», «Чтения о богочеловечестве», «Духовные 

основы жизни» и др.). «Софийные интуиции с 

ранней юности пробудились в душе Соловьева 

и постепенно вылились в многомерную худо-

жественно-философскую концепцию, венчав-

шую его философию всеединства и воплощав-

шую его религиозную тоску по идеальной Все-

ленской Церкви совершенного человеческого 

общества» [2, с. 67]. Причем важно заметить: 

философ не воссоздает гностический мифиче-

ский сюжет о Софии, а создает логосную ин-

терпретацию этого архетипа. «София у Соловь-

ева уже в рукописи )имеется в виду написанная 

по-французски черновая рукопись «Sophie». – 

И.Ч.) – образ гораздо более сложный и неодно-

значный, чем просто воспроизведение гности-

ческого персонажа» [4, с. 115]. 

В целом же «свободная теософия» (область 

цельного знания), «свободная теократия» (об-

ласть цельной общественной практики) и «сво-

бодная теургия» (область цельного творчества) 

ориентировочно выводили напрямую к Богоче-

ловечеству и к новой вселенской религии «Веч-

ного Завета» [4, с. 103]
9
. Поэтому, с одной сто-

роны, мы можем с сожалением замечать, что 

Вл. Соловьёв не создал собственно философ-

ской школы в её классическом виде, и вслед за 

А.И. Введенским говорить о преждевременной 

кончине выдающегося мыслителя [12]. Но, с 

другой стороны, можно увидеть в деятельности 

младосимволистов прямое и необходимое про-

должение его творческих устремлений. 



 
И.В. Чиндин 

 

228 

Безусловно, надо признать, что Вл. Соловьёв 

своим творчеством оказал влияние не только на 

развитие русской поэзии, но и «явился ключе-

вой фигурой в истории русской философии, и 

его творческая деятельность стала основой того 

интеллектуального расцвета, который произо-

шел в начале XX века», а также можно сказать, 

что «почти все философские сочинения, напи-

санные в России после 1900 года, – это различ-

ные, более или менее свободные версии и ин-

терпретации тех проблем и концепций, которые 

возникли в трудах Соловьева» [8, с. 179, 259]. 

Но также стоит заметить, что все метафизиче-

ские устремления русских талантливых мысли-

телей-постсоловьевцев как-то досадно срыва-

лись и не находили завершенного оформления в 

виде построения ими новейшей метафизики, 

универсальной системы знания-жизни. Вероят-

но, в случае с С. Франком, И. Ильиным и отчас-

ти Л. Карсавиным причиной этого срыва следу-

ет признать коммунистическую «трагедию» 

российской истории, выбросившую их в эмиг-

рацию и невольно заставившую усмирить дерз-

новенный пыл переосознания Абсолюта [13, 

с. 42]
10

. 

Соловьёвский и постсоловьёвский периоды 

принято называть «русским религиозным ре-

нессансом». Смысл его коротко можно охарак-

теризовать освободительным выходом русской 

светской духовности из юрисдикции религиоз-

ного канона и делегированием личности боже-

ственных прав. В «темных» глубинах личности 

обнаруживается божественный потенциал, ко-

торый подлежит раскрытию. «Божественное 

раскрывается в пределах самого человека; оно 

не вне субъекта, но внутри субъекта: оно есть 

сверхчувственный корень человеческого духа» 

[14, с. 176]. В противовес догматическому бого-

словию осуществление единства человека с Бо-

гом оказывается возможным не только после 

смерти человека, но и при его жизни. С необхо-

димостью возникает вопрос о полноте творения 

мира Богом и его завершенности.  

Русскими философами первой трети XX века 

осуществляется выход за рамки канонического 

христианства и принятие гностических пред-

ставлений о неоконченности творения [13, с. 

407]
11

. Бог сотворил мир несовершенным, нуж-

дающимся в доработке; Он допустил ошибки в 

Своем творении, которые человек как носитель 

божественного начала и призван исправить. 

Доведение мира до совершенного состояния 

есть совместное дело Бога и человека. «Осуще-

ствление самого Царства Божия зависит не 

только от Бога, но и от нас, ибо ясно, что ду-

ховное перерождение человечества не может 

произойти помимо самого человечества, не мо-

жет быть только внешним фактом; оно есть де-

ло, на нас возложенное, задача, которую мы 

должны разрешать» [15]. Как известно, из этих 

убеждений у Вл. Соловьёва рождаются идеи о 

теургии и Богочеловечестве
12

. Светская культу-

ра в лице своих прогрессивно
13

 мыслящих 

представителей приобретает неприкрыто оппо-

зиционный характер официальному «старому» 

христианству (в частности, православию). «Воз-

рожденное, «истинное» христианство должно в 

качестве своей главной цели принять не спасе-

ние человека, человеческой души от плоти, от 

земного мира, но «спасение» самой плоти, пре-

ображение земного мира вместе с человеком и 

через человеческую деятельность. Эта же зада-

ча является главной и для «истинной филосо-

фии», создаваемой Соловьёвым, причем глав-

ной не столько в смысле теоретической про-

блемы, сколько в смысле реального дела, кото-

рое философия должна обосновать в теории и 

затем реализовать на практике, в жизни всех 

людей» [8, с. 193–194]. 

В этом желании посоперничать со «старой» 

религией за право обладания Абсолютом (или, 

если сказать более мягко, за право на истинное 

восприятие Абсолюта) светская культура поры-

вается выйти за пределы, априорно отведенные 

ей. Она начинает предпринимать титанические 

усилия по построению своей «истинной» рели-

гии. Человеческий логос (рационально-ло-

гическое вкупе с мистико-логическим) пытается 

преодолеть антиномическую природу «старого» 

разума (рационально-логического). Конечно, 

объект-субъекты высшей реальности неподвла-

стны для «старого» разума, оперирующего 

только рационально-логическим инструмента-

рием; «старый» разум с его классическими ан-

тиномиями (разум «старой» онтологии) бесси-

лен перед определением Абсолюта, а потому 

ему на помощь спешат чувство и интуиция
14

. 

Мистико-логическое («мистическая интуи-

ция» у С. Франка) пытается трансцендировать 

разум на его сложном пути познания Абсолюта 

и возвести к «непостижимой» высоте. «Важно 

понять, что все наши отвлеченные понятия, бу-

дучи по природе относительными фиксациями 

отдельных моментов и начал бытия, не в силах 

адекватно уловить и запечатлеть абсолютное, и 

что, следовательно, притязание религиозных 

догматов в своих неполных и односторонних 

схемах отобразить в исчерпывающей и неиска-

женной форме Абсолютное противоречит самой 

сущности религиозного сознания. Этим уста-

навливается верховное значение интуиции и 

чувства в религиозной сфере и устраняется тео-



Раздробленность спекулятивного знания и цельность новейшей теургии  229

ретически неудовлетворительный и вредный 

религиозный догматизм» [16, с. 567]. 

Исходным тезисом мистико-идеалисти-

ческого направления европейской философии 

следует признать неполноту сугубо рациональ-

ного постижения мира. Наряду с разумом и его 

реальностью в познании мира должна присут-

ствовать и мистическая компонента (тайная ре-

альность, мистический гнозис). Проблемное 

поле новоевропейской мысли образуется вокруг 

вопроса: как осваивать разуму то, что выходит 

за пределы эмпирики, как справляться с мисти-

кой? В определенный момент возникает ответ: 

можно объективировать данные мистического 

опыта в отвлеченные философские понятия 

(«отвлеченные начала»). У этого направления 

объективации тоже, в свою очередь, появляются 

два варианта исполнения: 

1) где превалирует рационально-логическая 

составляющая, и тогда «отвлеченные начала» 

объективации самодостаточны, величественны 

и горды в своем абсолютном познании и описа-

нии Абсолюта. Побудительных импульсов к 

совмещению знания с жизнью здесь разум не 

испытывает; 

2) где превалирует мистико-логическая со-

ставляющая, и тогда «отвлеченные начала» 

объективации рассматриваются как несовер-

шенные мертвые подобия  живой тайной сферы. 

«Отвлеченная философия» не достаточна в себе 

самой, она требует выхода в жизнь, чтобы фак-

ты вечно живой тайной сферы находили себе 

наиболее адекватное им воплощение, нежели в 

«отвлеченных» понятиях философии. 

На момент рождения русской религиозной 

философии в Европе господствовали «отвле-

ченные начала». Один Маркс (и в меньшей мере 

О. Конт) выбивались из этого ряда. Но Маркс, 

несмотря на явную зависимость в своем творче-

стве от тайных древних сюжетов и желания 

преодолеть «отвлеченность» познания жизнен-

ной практикой Интернационала, был материа-

листом и атеистом. 

Основным положением творчества Вл. Со-

ловьёва стало признание и выделение мистиче-

ской сферы в познании (наряду с рациональ-

ной), а также последующее желание объединить 

мистику и рациональное во всеединое целост-

ное восприятие мира. Новое универсальное по-

знание гарантировало бы миру и человечеству 

выход в новый способ существования.  Но воз-

никал вопрос: как объединить рациональность с 

мистикой? – ведь это совершенно разнокачест-

венные феномены человеческого бытия.  Объ-

ективировать разумом мистику так же, как ра-

зум с Нового времени объективирует эмпирику, 

делая из наблюдаемых предметов объекты (и в 

пределе – кантианские «вещи в себе»), было бы 

абсолютно неверно. Но как тогда разуму и мис-

тике сосуществовать в пределах познавательно-

го акта? Растворение разума в мистике приведет 

к другой крайности – агностическому мисти-

цизму, с его беспомощным признанием в пол-

ной несостоятельности разума хоть как-то опи-

сать явления мистического опыта. Стоит ска-

зать, что Вл. Соловьёв так и не решил эту про-

блему. Мистическая философия как объектива-

ция данных мистического опыта возможна, но 

последующее движение в сторону теургии из 

пойманных в ловушку «отвлеченного» дискур-

сивного понятия мистических смыслов оказы-

вается под вопросом. Сделав из живой лягушки 

объект и препарировав ее скальпелем научного 

познания, уже не превратишь эту лягушку в 

царевну. 

Вл. Соловьёв наметил высокую цель, но но-

вейшей метафизики не создал, хотя всей сово-

купностью своего творческого наследия нам 

дал понять, что выход в «свободную теософию» 

осуществляется не только дискурсивно: сам по 

себе философский дискурс начинает расплав-

ляться, в творческих инициативах появляется 

поэзия, и эта поэзия не есть символизация 

смысла или прибавка к нему, а есть, по сути, 

начавшееся объединение дифференцированных 

жанров, есть наметившийся выход в другие, 

целостные измерения смыслов.  

Наиболее близко к разрешению проблемы 

синтеза мистики и разума в теории (но не на 

практике) подошёл С. Франк. Он сказал что в 

ситуации «рандеву» обычного разума с das 

ganze andere разуму нужно признать свою, сво-

его рода временную неумелость и ограничить 

себя в познании. Не утонуть в мистике и, в то 

же время, не браться залихватски за ее объекти-

вацию, а смиренно самоограничиться. Это муд-

рое самоограничение разума должно возыметь, 

по Франку, эффект того, что мистика (мистиче-

ская интуиция), увидя «скромность» разума, 

сама раскроет ему свою сокровенную тайность. 

Что это за сокровенность, мы не знаем. Не зна-

ем, ибо и пишущий и читающий этот текст на-

ходятся в пределах дискурсивной практики, т.е. 

находятся в состоянии обычного разума… Сле-

дуя за Франком, мы можем лишь сказать, что 

обычный разум начнет выходить за пределы 

самого себя при помощи мистической интуи-

ции. Он начнет трансцендировать и станет 

трансрациональным. Здесь – предел для даль-

нейшего дискурсивного понимания. Что это за 

состояние трансрациональности? Так же как и в 

случае с метаноей, здесь перед нами явление, 



 
И.В. Чиндин 

 

230 

выходящее за рамки обычного логического 

понимания. Какие психофизические проявле-

ния будут у этого трансразума, т.е. каков 

окажется человек и какие артефакты он нач-

нет создавать? Для Франка ясно одно: он бу-

дет измерять мир не в привычных для нас ан-

тиномиях «чистого разума», а в мистических; 

в частности, ему откроется смысл мистиче-

ской антиномии «монодуализм». Однако кар-

тины реальности этого трансцендировавшего 

разума Франк не даёт. 

Итак, одинокий разум слаб в познании того, 

что выходит за пределы эмпирической действи-

тельности, поэтому он нуждается в «партнер-

ской поддержке» со стороны мистического чув-

ства. Но, несмотря на главенство мистической 

интуиции в вопросах постижения содержания 

Абсолюта, разуму удивительным образом все 

же оказывается доступным опосредованное 

описание неземного смысла, открывающегося в 

ней. Это становится возможным благодаря «са-

моограничению» и «самоотрицанию» разума. И 

«хотя здесь Франк говорит о «смирении» перед 

истинным бытием, на деле оно оборачивается 

предельной «дерзновенностью» разума, по-

скольку именно через свое смирение разум ока-

зывается способным на то, в чем ему отказыва-

ет «традиционный» мистицизм – на сверхлоги-

ческое постижение мистического Абсолюта» [8, 

с. 377].  

В новой (расширенной мистической интуи-

цией) реальности разум становится трансрацио-

нальным. В этой трансрациональности ему чу-

десным образом удается объединить принцип 

философского монизма с принципом философ-

ского дуализма, на выходе получая удивитель-

ный «монодуализм». Классические антиномии 

«старого» («чистого») разума преодолеваются и 

на поверку выходит то, что условно можно бы-

ло назвать мистическим антиномизмом. «Мо-

нодуализм» существует в матрице не классиче-

ского, но мистического антиномизма. Все это 

приводит к совершенно магической для обыч-

ного «старого» классического разума формуле: 

антино-мистический моно-дуализм. В оригина-

ле у С.Л. Франка без дефисов: «антиномистиче-

ский монодуализм».  

Подпитанный мощью мистического чувства, 

его силами неэмпирического происхождения, 

человеческий разум поднимается на уровень 

постижения энергий Абсолюта. Ворвавшись в 

область архетипов (не «утонув» в агностицизме 

мистики, но и не умертвив ее в «отвлеченных» 

понятиях), он начинает их, условно выражаясь, 

«свободно осознавать», интерпретировать и 

главное – дорабатывать на свой лад. Возникает 

феномен свободной духовной «нанохирургии» 

на уровне архаически типических «частиц» 

(проточастиц) бытия – «свободная теургия».  

Вполне вероятно, что трансцендировавший 

разум сможет начать процесс актуального по-

знания Абсолюта, но еще земным обычным ра-

зумом видно, что это познание будет носить 

творческий характер. Трансцендировавший ра-

зум будет познавать-творить своего бога.  

«Свободная теософия» и «свободная теургия» 

могут окрылять богочеловека или человекобога, 

грань между которыми тонка и по мере про-

движения к Абсолюту стирается вовсе. Если 

светскую культуру рассматривать в качестве 

враждебной оппозиции традиционной религии, 

её породившей, оппозиции, пытающейся уп-

разднить догмат и осознать (а в процессе осоз-

нания и творчески сотворить) своего трансра-

ционального бога, то мистическая философия 

подлежит дальнейшей проработке. Если бого-

борческий пафос осознается, то вполне логично 

и оправданно от мистической истинной фило-

софии ждать «отката назад», к традиционной 

догме, к смиренному принятию отведенного 

разуму мира обетованной эмпирики… «В ко-

нечном счёте Франк так и не смог дать решения 

той ключевой проблеме своей философской 

системы… – проблеме правильной интерпрета-

ции сущности Абсолюта и его отношений с че-

ловеческой личностью… Практически полно-

стью выстроив основы для новой онтологиче-

ской концепции, он так и не смог сделать по-

следнего шага и ясно сформулировать все ее 

главные принципы и выводы. Чтобы сделать 

этот последний шаг, нужно было окончательно 

расстаться с иллюзией возможной «гармонии» 

между философией и догматическим христиан-

ством. Но если в дореволюционную эпоху мно-

гие из русских мыслителей занимали достаточ-

но решительную позицию в данном вопросе и 

были склонны рассматривать Церковь и тради-

ционную религию скорее как нечто отживаю-

щее свой век… то в эмигрантской среде одно-

значно восторжествовала тенденция к возрож-

дению и даже усилению роли религии и Церкви 

в жизни и культуре... Все противоречия предре-

волюционных работ Франка можно было объ-

яснить непоследовательностью в проведении 

новых идей, тем, что он еще не до конца проду-

мал свою философскую концепцию и не до 

конца осознал радикальность выдвигаемых им 

самим принципов; при оценке послереволюци-

онных его трудов речь должна идти уже совсем 

о другом – о сознательном (выделено мной. –

И.Ч.) уходе от однозначного решения главных 

проблем и желании во что бы то ни стало со-



Раздробленность спекулятивного знания и цельность новейшей теургии  231

хранить, хотя бы в основных пунктах, согласие 

философии с традиционной религией» [13, с. 

116]. 

Конечно, сегодня в постсоветское время, ко-

гда последняя страница строительства комму-

нистического царства закрыта, можно с некото-

рым сожалением говорить о том, что предста-

вителям «религиозного ренессанса» в эмигра-

ции как-то отказала «смелость мысли и чувства, 

не признающая никаких «священных» границ и 

запретных тем». Но, с другой стороны, в этом 

самообуздании элиты русской культуры (ока-

завшейся в силу каких-то, на первый взгляд не-

лепых и злых превращений любимой ими «рус-

ской идеи» болезненно оторванной от Родины) 

скрывается неведомая рациональному мышле-

нию глубинная правда, в которой прочитывает-

ся намек потомкам об экзистенциальном сми-

рении некогда восставшего человеческого ду-

ха… 

В попытках «старого» «железно»-логи-

ческого разума обогатиться мистикой (первона-

чально самоумаляясь, самоограничиваясь) и 

выйти в открытый «космос» трансрационально-

сти, мы с неизбежностью обнаруживаем фено-

мен слияния рациональности с художественной 

образностью. «Материя» «железного спутника» 

по мере удаления от земной эмпирики, безус-

ловно, должна видоизменяться. Логика эмпири-

ческого разума смягчается, «металл» становит-

ся жидким. Рациональное мышление как диф-

ференцированная разновидность человеческой 

деятельности в своем трансцендировании само-

произвольно стремится к интеграции с другими 

дифференцированными видами, создавая но-

вейшую нерасчлененную целостность. У транс-

цендирующего разума в момент его «взлета» и 

преодоления земного эмпирического «притяже-

ния» вообще возникает проблема самоиденти-

фикации: я есть Рацио, или я есть поэзия? Аб-

солют более полно открыт очам мистического 

поэта или мистического философа [13, с. 106]
15

?  

Так философия начинает стремиться к тому, что 

можно было бы назвать новейшей мифологией.  

Уже у Вл. Соловьёва в процессе трансцен-

дирования его разума мы встречаем некоторую 

рассеянность самоидентификации разума: фи-

лософ, замысливший перевернуть устоявшиеся 

тысячелетиями представления о мире, излагает 

свои мысли в стихах! Причём стихи как якобы 

«поэтическая символизация философских по-

строений» настолько органично вписываются в 

текстуру творчества философа, дополняют и 

обогащают собственно философский дискурс, 

что у некоторых представителей высокой куль-

туры рождается мнение о первостепенной зна-

чимости именно поэтического наследия Вл. Со-

ловьёва, а не дискурсивно философского (С. 

Булгаков, младосимволисты).  

Уже у Вл. Соловьёва вследствие данных ти-

танических задач, поставленных перед челове-

ческим логосом, мы находим моменты соскаль-

зывания философского повествования в «фан-

тастику» – в «Чтениях о Богочеловечестве» 

мыслитель пытается интерпретировать Абсо-

лют как совокупность уподобленных человече-

ской личности «существ». Эти моменты невоз-

можно вывести рационально из логики его 

бывшего ранее философского повествования, и 

для дискурсивного мышления они являются 

просто «фантастическими» [8, с. 236]
16

. Однако 

если мы учтём общую тенденцию культурного 

процесса, то данную наметившуюся специфи-

ческую «антропо-зооморфизацию» стихий Аб-

солюта (реализованную, к слову, в позднем 

творчестве Д.Л. Андреева во всей ее мифолого-

культурной завершенности) можно представить 

и как неосознанную попытку интеграции диф-

ференцированного философского познания с 

другими формами восприятия действительно-

сти на путях поиска их мифической целостно-

сти. 

Стоит также сказать, что в среде русских 

философов идеалистического направления были 

и такие, кто резко и даже негативно полемиче-

ски относился как к философии Вл. Соловьева, 

так и к его поэзии. В лице Л. Шестова мы 

встречаем одного из авторитетных критиков 

теории всеединства и Богочеловечества. В 

1927–1928 гг., уже будучи в эмиграции (в Па-

риже), он публикует работу, посвященную 

творчеству Соловьёва «Умозрение и апокалип-

сис. Религиозная философия Вл. Соловьёва», в 

которой дает анализ попыткам философии вы-

звать религию «на суд разума». Л. Шестов кате-

горичен в своих оценках: «задавшись целью 

создать религиозную философию, Соловьёв, не 

давая себе в том отчета, заманил религию в ту 

же западню, в которую Кант когда-то заманил 

метафизику, и, таким образом, против своей 

воли стал на сторону того, кого он считал злей-

шим и непримиримейшим врагом человечества 

– кого многие люди до него и он сам называли 

Антихристом» [17, с. 28]. Препарированная 

скальпелем точного логического анализа рели-

гия деградирует, в ней умирает живое семя ве-

ры.  

Л. Шестов вполне обоснованно истоком ра-

ционализации веры (из которой закономерно 

следует демифологизация религии) считает гно-

стицизм. Но категорический пафос философа 

заставляет обнаружить следы гностицизма 



 
И.В. Чиндин 

 

232 

практически во всех явлениях интеллектуаль-

ной светской культуры. Вся европейская фило-

софия пронизана, «заражена» духом гностициз-

ма. И если «раннее христианство <ещё> сумело 

перебороть ересь гностицизма и в первые века 

своего существования сохранило веру в под-

линного Бога, <то в сфере философии > гности-

ческое уклонение восторжествовало: здесь ра-

зум окончательно подчинил себе Откровение и 

уничтожил в нем все, что свидетельствовало о 

Боге как источнике жизни и нескованной сво-

боды» [8, с. 266].  

На все этапы развития европейской филосо-

фии с античности и вплоть до Гегеля Шестов 

смотрит через призму уничтожающего жизнь 

гностицизма. Философская мысль со времен 

Эллады понимается мыслителем (и здесь па-

радокс!) причиной всех бед человека и зла в 

его жизни. «Когда гностики пришли к эллин-

скому судье спрашивать, кто был прав – Бог 

или змей, судья сказал им, что прав был змей, 

что библейский Бог – дурной Бог и что мир, 

который он сотворил, – дурной мир» [17, с. 

52]. В итоге само «древо познания» оказыва-

ется у Л. Шестова ядовитым и плоды его от-

равленными, а всю разумную деятельность 

мы можем считать гибельной и окрашенной 

демоническими тонами. Понятно, что критика 

философии всеединства в таком контексте 

оказывается, мягко говоря, односторонней. 

Мотивацию этого тотального разоблачения ра-

зума мы выявляем из оценки культурно-

исторической ситуации.  

Данный «монашеско-аскетический» пафос 

появляется у Шестова вследствие желания оса-

дить дерзновение философского разума по опи-

санию-творчеству Абсолюта и созданию уни-

версального целостного всеединого философ-

ского учения, предуготовляющего рождение 

религии Третьего Завета. В философских по-

строениях Шестова мы видим альтернативный 

и крайний полюс оценок познавательной дея-

тельности разума. Шестов нарочито заземляет и 

принижает достоинство разума. Если в фило-

софских концепциях Соловьёва, Бердяева, 

Франка мы находим предельно экзальтирован-

ный полет мысли, желание разума посредством 

мистического чувства преодолеть свою собст-

венную антиномичную природу и возвыситься 

до постижения Непостижимого, то в лице Шес-

това мы встречаем предельного разоблачителя, 

скептика, своеобразного «Секста Эмпирика» от 

русского «религиозного ренессанса». Для при-

ходящей в норму в эмиграции русской фило-

софской мысли такой «жалящий ее в пяту» 

взгляд был необходим…    

Примечания 

 

1. См., например, у А. Гулыги: «Все последую-

щие русские мыслители в той или иной степени по-

следователи Соловьева. Они не слушали его лекций, 

но знали его труды, усвоили основную его тему – 

соборное единение человечества, космическое его 

преображение, преодоление смерти» [1, с. 117]. 

2. Термин ведет свое происхождение от так назы-

ваемой вневероисповедной мистики – свободного 

мистического поиска вне любых конфессиональных 

рамок. В «свободной теософии» элементы гнозиса и 

каббалы сочетаются с общехристианскими идеями, 

результатами спиритических экспериментов, пред-

ставлениями Парацельса, Сведенборга и т.п. 

3. Одним из упреков современной гуманитарной 

исследовательской аудитории от лица предыдущего 

поколения является упрек в отсутствии желания раз-

рабатывать найденное ранее, наследовать самобыт-

ную интеллектуальную традицию, живо и творчески 

осваивать ее. С одной стороны, можно согласиться с 

обвинением в западническом уклоне молодой рос-

сийской мысли. Но, с другой – следует признать и 

факт того, что в нашей отечественной традиции было 

много трансгрессивного, выплескивающегося за ка-

кую бы то ни было философию вообще и требующе-

го уже не дискурсивного, но жизненного действен-

ного продолжения. 

4. К примеру, С. Булгаков главное и самое со-

держательно ценное выражение мистического чувст-

ва у Вл. Соловьева находит не в его философии, а в 

его поэзии. По его мнению, философию Соловьева 

«должно поверять поэзией»; философия – лишь ком-

ментарий к поэзии; Вл. Соловьев в первую очередь 

«философский поэт», а не «поэтизирующий фило-

соф», см. [3, с. 52–53]. 

5. Религиозный опыт – это уже не свободный 

мистический опыт, не спиритический опыт и ни ка-

кой-либо другой эзотерический, а опыт, находящий-

ся в рамках определенной религиозной традиции. В 

предисловии к книге Л. Гелленбаха «Индивидуализм 

в свете современной биологии и современной фило-

софии» Вл. Соловьёв сравнивает способность теоре-

тически обрабатывать данные эмпирического опыта 

физиком со способностью анализировать данные 

религиозного опыта метафизиком. «Основное со-

держание… для реальной метафизики, как науки о 

божественных предметах, дается нашему уму в бо-

жественном откровении, которое составляет религи-

озный опыт человечества» [6, с. 28]. В этом высказы-

вании философа мы видим прежде всего желание 

показать естественность фактов мистического опыта, 

но не их соотнесенность с предшествующей тради-

цией. Продолжая сравнение философа, можно ска-

зать, что, действительно, любой смертный имеет 

свой эмпирический чувственный опыт, но наличие 

опыта как такового не гарантирует смертному воз-

можности возвысить его до уровня теоретического 

обобщения. Для этого нужна корреляция мировоз-

зрения субъекта с определенной научной парадигмой 

и даже, более того, значительная включенность 

взглядов субъекта в определенную систему научных 

взглядов. Точно так же мистический опыт может 



Раздробленность спекулятивного знания и цельность новейшей теургии  233

оказаться религиозным не для любого метафизика, а 

только для того, который соотносит его в допусти-

мых пределах с парадигмальным опытом той или 

иной религии. Свободное и творческое осознание 

фактов мистического опыта не может быть названо 

религиозным, так же как произвольное толкование 

данных чувственного опыта, абсолютно не связанное 

ни с какой предшествующей научной традицией, не 

может быть названо естественно-научным. 

6. «В процессе творческой эволюции под водитель-

ством Софии Премудрости Божией человек должен 

достичь духовного уровня, соизмеримого с уровнем 

божественной сферы, и перевоплотиться в свободного 

со-творца Богу на последнем этапе творения. В этом и 

заключается полная реализация его со-образности и 

подобия Богу. При этом человек свободно на основа-

нии собственных знаний (теософии), разума и веры 

придет к осознанию, что он сотворен именно для того, 

чтобы своими собственными руками реализовать по-

следнюю идею космического творения – окончательно 

организовать действительность в соответствии с боже-

ственным замыслом» [2, с. 91–92]. 

7. Ср. у В.В. Кравченко: «В мистицизме изна-

чально существует определенный круг вечных идей, 

которые так или иначе раскрываются, толкуются и 

обосновываются в той или иной конкретной мисти-

ческой системе, в зависимости от исторических, со-

циально-политических, культурных и прочих усло-

вий. Создавая мистическую философию, Соловьев 

необходимо совмещал выстраивание определенной 

мифологемы со строгим логико-дискурсивным ана-

лизом основных философских понятий» [4, с. 113]. 

8. Однако по сегодняшний день нет четкого ответа 

на вопрос: мифический сюжет о какой именно Софии 

философски пытался оформить (интерпретировать) Вл. 

Соловьёв – о «небесной» (Премудрости) или же о 

«падшей» (Ахамот)? Переводчик мистической работы 

Соловьёва «София» А.П. Козырев замечает по этому 

поводу: «Даже в рамках одной рукописи Соловьева 

нередко бывает очень трудно судить, что подразумева-

ет Соловьев под Софией, или, иначе, о какой Софии – 

небесной или падшей – он ведёт речь» [10, с. 161]. 

9. Но «не новые догмы и рамки неизвестного по-

ка религиозного учения, а выходивший за сущест-

вующие конфессиональные границы собственный 

мистический опыт его на это подвигал» [4, с. 103]. 

10. «Эмиграция оказалась чем-то гораздо боль-

шим, чем просто расставание с привычной общест-

венной и культурной средой; утратив связи с «со-

борной» душой народа, виднейшие представители 

философской элиты лишились какой-то очень важ-

ной духовной опоры для своего творчества. Почти 

все труды, созданные философами-эмигрантами, и 

по содержанию, и по форме близки к жанру фило-

софской публицистики и, как правило, не претенду-

ют на новое и оригинальное решение коренных про-

блем человеческого бытия» [13, с. 42]. 

11. См. у И.И. Евлампиева: «оригинальность рус-

ской философии была связана именно с тем, что гно-

стическая парадигма постоянно выходила на первый 

план, определяя самые яркие идеи и концепции рус-

ских мыслителей. При этом особенно большое зна-

чение имел тот факт, что в работах русских филосо-

фов она была творчески развита, приспособлена к 

мироощущению человека новой эпохи и поэтому 

очень далеко ушла от ее исходной формы, заданной 

античным гностицизмом и мистической философией 

Средних веков и эпохи Возрождения» [13, с. 407]. 

12. Конечно, изолированный индивид не может 

изменить и доработать весь мир, поэтому данная 

миссия возлагается на соборное человечество, кото-

рое понимается как целостный единый духовный 

«организм». Причем этот «организм» Соловьев по-

нимает личностно. Это и есть в дискурсивном смыс-

ле София; София, Душа мира, какой ее можно понять 

философски рационально. 

13. Под прогрессом в данном случае понимается 

поступательное «возвращение» «отпавшего» от Аб-

солюта человечества, которое есть единственная 

цель мирового развития. 

14. После критики отвлеченных начал и собст-

венно разума, осуществленной русской философией, 

в гносеологии можно говорить по большей части не 

о познающем человеческом разуме, а о человеческом 

логосе – разуме вкупе с индивидуальным мистиче-

ским чувством («мистической интуицией»). 

15. См. у И.И. Евлампиева о С.Л. Франке: «Сис-

тема переживаний, которая свидетельствует о «глуби-

не» духовного бытия, о «первооснове» и «Боге», уже 

находится за пределами того, что доступно рациональ-

ному анализу и рационально выстраиваемой филосо-

фии, и должна приниматься в своей непосредственно-

сти – в форме чистого мистического чувства, допус-

кающего выражение только в поэтическом слове, в 

художественной образности искусства. Попытка ра-

ционализировать и «догматически» оформить это непо-

средственное «откровение» приводит к его радикаль-

ному искажению и к возрождению в философии власти 

«отвлеченных начал», которые для упрочения своего 

господства очень часто опираются на догматическую 

религиозность» [13, с. 106]. 

16. «Ещё раз необходимо подчеркнуть, что рас-

смотренная теория Соловьева, представляющая Абсо-

лют как органическое единство свободных метафизи-

ческих существ (атомов-сил-идей), носит совершенно 

фантастический характер, и ее «рациональное» выведе-

ние является чистой иллюзией. Как и во многих других 

случаях, Соловьёв пытается здесь с помощью псевдо-

рационального построения включить в свою философ-

скую систему те очень важные интуитивные знания, 

относящиеся к пониманию Абсолюта, без которых его 

система осталась бы неадекватным описанием своего 

«предмета» [8, с. 236]. 

 

 

Список литературы 

 

1. Гулыга А. Русская идея и её творцы. М., 1995. 

2. Бычков В.В. Русская теургическая эстетика. 

М., 2007. 

3. Булгаков С. Тихие думы. М., 1996. 

4. Кравченко В.В. Мистицизм в русской фило-

софской мысли XIX – начала XX века. М., 1997. 

5. Соловьёв Вл.С. Понятие о Боге (в защиту фи-

лософии Спинозы) // Вопросы философии и психо-

логии. М., 1897. Кн. 3 (38). С. 397. 



 
И.В. Чиндин 

 

234 

6. Гелленбах Л. Индивидуализм в свете биологии 

и современной философии. Предисловие Вл. Со-

ловьёва. СПб., 1884. 

7. Соловьёв Вл.С. Собрание сочинений. СПб., 

1901–1904. Т. 1. 

8. Евлампиев И.И. История русской метафизики в 

XIX–XX веках. СПб., 2000. Ч. 1. 

9. Соловьёв Вл.С. Собрание сочинений. СПб., 

1901–1904. Т. 3. 

10. Козырев А.П. Смысл любви в философии Вл. 

Соловьёва и гностические параллели // Вопросы фи-

лософии. 1995. № 7. С. 161. 

11. Соловьёв Вл.С. София. Перевод, предисловие 

и примеч. А.П. Козырева // Логос. 1991. № 2; 1993. 

№ 4; 1996. № 7. 

12. Введенский А.И. Философские очерки. Прага, 

1924. 

13. Евлампиев И.И. История русской метафизики 

в XIX–XX веках. СПб., 2000. Ч. 2. 

14. Ильин И.А. Философия Фихте как религия 

совести // Вопросы философии и психологии. 1914. 

№ 12 (2). С. 176. 

15. Соловьёв В.С. Об упадке средневекового миросо-

зерцания // Соловьёв В.С. Собр. соч. в 2 т. М., 1988. Т. 2. 

16. Франк С.Л. Культура и религия (по поводу 

статьи о «Вехах» С.В. Лурье) // Франк С.Л. Русское 

мировоззрение. СПб., 1996. 

17. Шестов Л. Умозрение и апокалипсис. Религи-

озная философия Вл. Соловьёва // Шестов Л. Умо-

зрение и Откровение. Париж, 1964. 

 

DISSOCIATION OF SPECULATIVE KNOWLEDGE AND INTEGRITY  

OF THE NEWEST THEURGY (SOME SUPERVISION OVER DEVELOPMENT  

OF IDEAS OF RUSSIAN RELIGIOUS PHILOSOPHY) 

 

I.V. Chindin 

 

Vl. Soloviev is considered a key figure in Russian philosophy of the 19th century. As the originator of the theory 

of «integral knowledge», on the one hand, he had followers in the 20th century, but on the other hand, he did not 

create its own school of philosophy. The article discusses the originality of the creative ideas of inheritance of the 

philosopher. 

 

Keywords: philosophy, symbolism, theurgy, mythology, Vl. Soloviev. 

 


