
33

Теория культуры

Н.Е. Шафажинская

К ВОПРОСУ О НЕКОТОРЫХ ОСОБЕННОСТЯХ
ОБМИРЩЕНИЯ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ КУЛЬТУРЫ

На протяжении всей истории развития
России с момента Крещения Руси и до на�
ших дней проблема взаимоотношений цер�
кви и культуры всегда была актуальной и
многогранной. В ее решении можно наблю�
дать как органическое единство, гармонию,
так и трагизм разрыва и отпадения культу�
ры от ее духовных, православных основ.

Сами понятия «обмирщение», «обмир�
щенность» также могут быть понимаемы
неоднозначно. Для внесения ясности и оп�
ределенности в трактовку указанных тер�
минов обратимся к позициям некоторых
видных богословов, философов и истори�
ков культуры.

Известный богослов современности
митрополит Сурожский Антоний (Андрей
Борисович Блум, 1914�2003) считает, что
процесс обмирщения культуры прямо свя�
зан с ее отрывом от религии, а это, в свою
очередь, в значительной степени является
результатом того, что религия или, вернее,
люди, которые исповедуют ту или иную
религию, часто – христианскую веру, – су�
зили свое видение вещей. А между тем «в
сущности, наше отношение ко всему со�
зданному и ко всему историческому, куль�
турному, научному процессу должно быть
то же самое, что Божие отношение, то есть
вдумчивое, любовное отношение» (1, с.
397).

Опираясь на труды Отцов Церкви, Ан�
тоний (Блум) приводит слова Максима
Исповедника, который еще в VI веке гово�
рил о том, что человек создан из двух сти�
хий: духовной, сродственной с Богом, и
физической, сродственной со всем сотво�
ренным миром, и задача человека – одухот�
ворить весь сотворенный мир, привести его
к Богу так, чтобы, по слову апостола Пав�
ла, Бог стал все во всем (1 Кор 15:28).

Собственный опыт митрополита Анто�
ния полностью подтвердил правоту этой
идеи, поскольку он окончил естественный
факультет Сорбонны, был врачом и «пере�
живал изучение физики, химии, биологии,
медицины как часть богословия» (1, с. 398).
Отпадение от веры в России Антоний
(Блум) объясняет известным выражением
классика русской литературы Николая
Семеновича Лескова (1831�1895) о том, что
Русь была крещена, но никогда не была
просвещена (2, с. 59).

Именно поэтому культура «должна
была бы быть вся пронизана нашим рели�
гиозным опытом, должна быть осмыслена
им. И в наше время пора переоценить и
наше положение, и положение обезбожен�
ной культуры, то есть обмирщенного
мира» (1, с. 398).

Ответственность за просвещение или от�
сутствие его богослов возлагает на христиан,
которые не только веру в Бога, но и в челове�
ка должны принести в мир, выросший из еван�
гельской проповеди, несмотря на свою обез�
боженность. Ведь Евангелие – это единствен�
ное, что утвердило абсолютную значитель�
ность, абсолютную ценность отдельной лич�
ности, чего не знал древний мир. В связи с
этим «необходимо совершенно заново пере�
смотреть наше отношение к отпадшему миру.
Во�первых, осознав нашу ответственность за
это отпадение, а во�вторых, прозревая гла�
зами веры и любви ту вечную евангельскую
правду, то сияние образа Божия, которое ос�
тается в отдельных лицах и, значит, в сово�
купности этого общества (1, с. 398).

Именно с такой целью мы должны уметь
читать произведения искусства, литературу,
«вчитываться в пути Божии в истории – и в
личной истории человека, и в истории наро�
да» (1, с. 401).

Вместе с тем митрополит Антоний видит
не только отрицательные стороны обмирще�
ния культуры, но и вскрывает глубоко лежа�
щие христианские истины и добродетели, ка�
залось бы, в формально удаленных от рели�
гии произведениях и поступках людей. Он
говорит о парадоксальности своего пастырс�
кого опыта, признаваясь, что очень многое
понял в христианстве и в православной вере
от чтения и от общения с нехристианами, то
есть с секуляризованными людьми, с неве�
рующими, в которых ученый�богослов уви�
дел настоящих людей, способных на любовь,
на жертвенность, на сострадание, на мило�
сердие. Это привело его к однозначному вы�
воду: «…Везде можно найти очень много цен�
ного, – не открываясь всему, а вглядываясь
во все. Как говорит апостол Павел: все испы�
тывайте, доброго держитесь (1 Фес 5:21) (3).

Интересны и важны позиции извест�
ных русских религиозных философов по
обсуждаемому вопросу. Так, священник
Сергий Булгаков (Сергей Николаевич
Булгаков, 1871�1944) в целях повышения



34

Вестник МГУКИ.  5 � 2008

уровня духовности общества призывал к во�
церковлению деятелей культуры, так как че�
рез культуру, науку, философию церков�
ная духовность может проникать в окружа�
ющий мир и все социальные слои народа. Он
не требовал воцерковления самой культу�
ры, а считал необходимым тесное взаимо�
действие со светскими людьми за предела�
ми Церкви ради свидетельства в мире веры
Церкви. Обращаясь к евангельской притче,
отец Сергий писал: «…Нужно любовно, без
кичливости, но с христианским смирением
открыть свое сердце светскому миру, и, мо�
жет быть, тогда и старший брат вместе с
Отцом дождется радостного дня, когда уви�
дит, что блудный сын был мертв и ожил,
пропадал и нашелся» (4, с. 77–78).

У Павла Александровича Флоренского
(1882�1937) подход иной: вся культура из
храма, нет ничего, что должно оставаться в
жизни безрелигиозным, без связи с куль�
том. В данном контексте важной задачей
христианского мыслителя ХХ века П.А.
Флоренский считает воцерковление куль�
туры. Необходимость решения этой зада�
чи философ обосновывает негативными
результатами ее обмирщения: «Вещи стали
только утилитарными (полезными), поня�
тия – только убедительными, но утилитар�
ность уже не была знамением реальности,
а убедительность – истинности. Все стало
подобием Истине, перестав быть причаст�
ным Истине, перестав быть Истиной и во
Истине. Короче, все стало светским. Так
произошла западноевропейская гумани�
тарная цивилизация – гниение, распад, по�
чти уже смерть человеческой культуры» (5,
с. 105–106).

Полемизируя с такой крайней точкой
зрения, современный философ Л.И. Васи�
ленко пишет, что «если сделать из нее жес�
ткие выводы, то переписка митрополита
Филарета и Пушкина теряет смысл, по�
скольку Пушкин занимался поэзией вне
Церкви, и только в конце жизни он пред�
принял шаги к глубокому воцерковлению.
Получается, что все творчество Пушкина
должно быть, согласно позиции Флоренс�
кого, оценено отрицательно» (6, с. 262).

Русский религиозный мыслитель о. Ге�
оргий Флоровский (Георгий Васильевич
Флоровский, 1893�1979) считал, что во�
церковлять культуру невозможно и не
нужно, поскольку в Церкви совершается
духовная работа по спасению, а культура
реализует творческие возможности чело�
века. Однако при этом важно учесть, что
«не все входит в Церковь, многое и слиш�
ком многое остается за ее порогом, и не

только по греху, но и потому, что не все
призвано к наследию вечной жизни, – не
по несовершенству только, но и по инород�
ности небесной жизни… Плоть и кровь не
наследуют вечной жизни» (7, с. 209).

Данная точка зрения не противоречит
тому, что, по словам Николая Александ�
ровича Бердяева (1874�1948), «человек со�
вершенно свободен в откровении своего
творчества. В этой страшной свободе – все
богоподобное достоинство человека и жут�
кая его ответственность…» (8, с. 120). Важ�
но помнить, что задача творчества в куль�
туре – не высшее преображение мира, а
только его облагораживание, очеловечение.
Преображение же мира, созидание нового
неба и новой земли – это дело Божие, Его
творчество (6, с. 290).

Если же культура понимается только
как свободная игра спонтанно действую�
щих творческих сил личности, против чего
выступал о. Георгий Флоровский, то она
может приводить к отрицательным, разру�
шительным последствиям, к обезбожива�
нию мира. Философ писал: «Христиане не
обязаны отрицать культуру как таковую.
Но они должны относиться критически к
любой существующей культурной ситуа�
ции и мерить ее мерой Христа» (9, с. 670).

Опираясь на теоретические обоснова�
ния, приведем некоторые конкретные при�
меры из отечественной истории, позволя�
ющие правильно расставить акценты: ког�
да мы имеем в виду обмирщение как обез�
боживание культуры, а когда речь идет о
сохранности в ней христианской идеи, пра�
вославной системы ценностей благодаря
уместности и оправданности использо�
вания выразительных и изобразительных
средств, обеспечивающих доступность и
относительную полноту понимания этой
идеи обществом. Вот лишь несколько ил�
люстраций из области церковной архитек�
туры.

Процесс обмирщения отечественной
культуры начался еще в XI веке. Так, по
случаю победы над печенегами великий
князь киевский Ярослав Мудрый (ок. 978�
1054) велел воздвигнуть на месте недав�
ней сечи храм в честь святой Софии.
Приглашенные из Константинополя зод�
чие в 1037 году заложили большой пяти�
нефный кирпично�каменный храм, кото�
рый символизировал воинскую доблесть
князя с его дружиной и, помимо торже�
ства православной веры, содержал в себе
политический смысл. Такое соединение
Церкви и культуры было органично и ес�
тественно: православие явилось религией,



35

Теория культуры

которая обеспечивала в тех условиях воз�
можность дальнейшего историко�культур�
ного и государственного прогресса.

Софийский собор, как известно, играл
очень важную роль в жизни Киева. Здесь
находилась резиденция тогдашнего главы
Русской церкви – митрополита киевского;
хранились государственные документы и
располагалась древнейшая на Руси библио�
тека. Именно в Киевском Софийском со�
боре по указанию Ярослава Мудрого была
создана одна из первых на Руси школ.

Смоленский собор Новодевичьего мо�
настыря (1524�1525) был построен в честь
Смоленской (Одигитрии�Путеводительни�
цы) иконы Божией Матери, в память об ос�
вобождении Смоленска от литовских интер�
вентов и возвращения этого города в состав
русских земель. В данной связи необходимо
сказать, что Богоматерь издавна считалась
покровительницей и заступницей Русской
земли. С самых первых веков принятия хри�
стианства на Руси любовь к Богородице и ее
почитание глубоко вошли в душу народа.
Этот важнейший духовный аспект гармонич�
но взаимодействовал с государственным
благодаря единой православной системе
ценностей: в XII веке князь Андрей Бого�
любский ввел новый праздник – Покров
Пресвятой Богородицы, тем самым обозна�
чив идею покровительства Божией Матери
Русской земле. Она как бы раскинула по�
кров над святой Русью, защищая ее от не�
дугов и тяжких бедствий (10, с. 223).

Соединение духовного, культурного и
политического аспектов отечественной
культуры нашло воплощение и в соборе
Покрова, «что на рву», всемирно извест�
ного под названием храма Василия Блажен�
ного (1555�1560). Храм был построен в честь
покорения Иваном Грозным Казанского
ханства и взятия Казани.

Знаменательно, что происходил не толь�
ко процесс обмирщения отечественной
культуры, но обозначилось и ее возрожде�
ние, воссоединение с христианской идеей,
оттесненной светским обществом в период
секуляризации, жестко проводимой Пет�
ром I и Екатериной II. Так, после разгрома
600�тысячной армии и бегства Наполеона
в русском обществе произошло отрезвле�
ние от увлечения «французщиной» и либе�
ральным вольнодумством.

Император Александр Павлович в те
дни впервые взял в руки Евангелие (на
французском языке) (11, с. 264). Государь
говорил: «Пожар Москвы просветил мою
душу, и суд Божий на ледяных полях на�
полнил мое сердце теплотой веры, какой

я до сих пор не чувствовал. Тогда я познал
Бога, как открывает Его Священное Писа�
ние» (12, с. 728). По окончании войны 1812
года царь приказал выбить медаль с надпи�
сью: «Не нам, не нам, а имени Твоему». В
Москве на Воробьевых горах был заложен
величественный храм – памятник во имя Рож�
дества Христова (в день этого праздника пос�
ледний французский солдат покинул терри�
торию России). С 1813 года в России активно
разворачивается деятельность Библейского
общества, задачей которого являлось широ�
кое распространение книг Священного Пи�
сания на местных языках (11, с. 264).

Храм Христа Спасителя в память избав�
ления России от наполеоновского наше�
ствия по обету, данному Богу Александ�
ром I, был вначале заложен в 1817 году по
проекту архитектора Александра Витбер�
га, а затем, уж при Николае I, торжествен�
но заложен в 1839 году по проекту Кон�
стантина Тона.

Можно сказать, что судьба этого выда�
ющегося памятника отечественной культу�
ры, воздвигавшегося на народные пожерт�
вования, воплотившего идею христианско�
го и воинского служения Богу, Царю и Оте�
честву, явилась в годы сталинизма (храм
был взорван в 1931 году) и трагическим сим�
волом обмирщения в самом негативном
смысле этого слова, понимаемом как обез�
боживание, искоренение православной
веры – основы нашей культуры и государ�
ственности.

Храм Христа Спасителя был восстанов�
лен и освящен Святейшим Патриархом
Московским и всея Руси Алексием II в 2000
году, что ярко свидетельствует о стремле�
нии народа к восстановлению поруганных
святынь и возрождению христианских цен�
ностей в современном обществе, несмотря
на все трудности этого длительного, но бла�
годатного процесса.

Необходимо признать, что обмирщение
затронуло не только светское общество, а
и саму Церковь, но даже в этом явлении
присутствуют, наряду с негативными, и
позитивные черты – в зависимости от по�
лученного результата, влияющего на все
сферы жизни государства.

Георгий Петрович Федотов (1886�1951),
русский религиозный мыслитель, историк
и публицист, в своей книге «Святые Древ�
ней Руси» отразил, в частности, разруше�
ние русской святости, видя его в пораже�
нии нестяжателей – традиции преподоб�
ного Нила Сорского в противоборстве с
последователями преподобного Иосифа
Волоцкого. Концепция монашеского



36

Вестник МГУКИ.  5 � 2008

устройства иосифлян подразумевала нали�
чие у монастырей обширных владений, ак�
тивную хозяйственную деятельность, не�
разрывную связь с миром, что отчасти оп�
ределило обмирщение монашества.

В качестве негативного результата этого
обмирщения Г.П. Федотов называет то, что
«в религиозной жизни Руси устанавливает�
ся надолго тот тип уставного благочестия,
“обрядового исповедничества”, который так
поражал всех иностранцев и казался тяж�
ким даже православным грекам при всем их
восхищении. Наряду с этим жизнь – как се�
мейная, так и общественная – все более тя�
желеет. Если для Грозного самые ревност�
ные обряды благочестия совместимы с уточ�
ненной жестокостью (опричнина задумана
как монашеский орден), то и вообще на Руси
жестокость, разврат и чувственность легко
уживаются с обрядовой строгостью. Те от�
рицательные стороны быта, в которых ви�
дели влияние татарщины, развиваются осо�
бенно с XVI века» (13, с. 196–197).

Однако в противовес выводам Г.П. Фе�
дотова, один из его друзей – философ
Федор Августович Степун (1884�1965) от�
метил положительный результат мирской
позиции иосифлян, утверждая, что препо�
добный Иосиф «первый выдвинул пробле�
му социального христианства, за которую
впоследствии боролись Вл. Соловьев и его
продолжатели – Булгаков, Бердяев и преж�
де всего Федотов» (14, с. 599).

Значение положительного вклада
иосифлян – установку монахов на актив�
ную социальную работу – подчеркивал и о.
Георгий Флоровский, который писал: «Все
мировоззрение преп. Иосифа определяет�
ся идеей социального служения и призва�
ния Церкви. Идеал преп. Иосифа, это сво�
его рода хождение в народ. И потребность
в этом была велика в его время, – и нрав�
ственные устои в народе были не крепки, и
тягота жизни скорее сверх сил. Своеобра�
зие Иосифа в том, что самую монашескую
жизнь он рассматривал и переживал, как
некое социальное тягло, как особого рода
религиозно�земскую службу. В его «обще�
жительном идеале» много новых невизан�
тийских черт, в том числе и заимствован�
ных с Запада (15, с. 18).

Византийская же традиция была вы�
ражена в служении нестяжателей, кото�
рые восприняли ее «правду созерцания,
правду умного делания» (15, с. 20–21),
правду аскетического духовно�нрав�
ственного формирования личности. Но и
здесь возникла проблема: аскетическое со�
зерцание вступало порой в противоречие

с практическим социальным служением и
соединялось с «некоторым забвением о
мире, не только в его суете, но и в его нуж�
де и болезнях. Это было не только отрече�
ние, но и отрицание. С этим связана исто�
рическая недейственность Заволжского
движения… В миру остались действовать
осифляне…» (15, с. 22). Указывая два пути
преодоления противоречия между иосиф�
лянством и заволжским движением в лице
последователей прп. Нила Сорского, о. Ге�
оргий Флоровский называет «завоевание
мира на путях внешней работы в нем или пре�
одоление мира через преображение и вос�
питание нового человека, через становление
новой личности. Второй путь можно назвать
и путем культурного творчества…» (15, с.
22).

В XVIII веке социокультурное служе�
ние монашества в контексте жесткой секу�
ляризации приобрело характер повиннос�
ти, государственного предписания. Это
произошло вследствие того, что «…госу�
дарство перестало быть органом Церкви,
ведущей людей здесь на земле к потусто�
роннему загробному спасению души. Пос�
ледним критерием, высшей целью (summum
bonus) явилось не царство небесное, а про�
грессирующее улучшение земного благо�
денствия, так называемое “общее благо”…»
(16, с. 333–334).

В соответствии с «Духовным регламен�
том», составленным архиепископом Фео�
фаном Прокоповичем, и Указом, подписан�
ным Петром I 31 января 1724 года, предпо�
лагалось переустроить монашество, а раз�
множавшимся монастырям дать назначе�
ние, сообразное с пользой государству (17,
с. 377). В этом документе, в частности, гово�
рилось об устройстве в монастырях благо�
творительных учреждений: больниц, бога�
делен для инвалидов и престарелых солдат,
приютов для душевнобольных и воспита�
тельных домов для подкидышей (18, с. 43).

Весьма важным было положение указа
об учреждении семинарий, откуда бы об�
разованные воспитанники, ищущие мона�
шества для архиерейства, могли бы пост�
ричься по достижении 30�летнего возрас�
та. Таким образом, активизировался про�
цесс духовного просвещения (19, с. 22).

Но несмотря на то, что было «много
дельного в мысли Петра занять иноков де�
лами благотворения, – отмечает Е.Н. По�
селянин, – …чуждый стремлений высоко
духовных, этот великий практик забыл
одно: что истинное монашество состоит в
отречении от всех дел мира, даже дела
благотворения» (19, с. 22). При наличии не�



37

Теория культуры

которых позитивных сторон обмирщения
монашеского служения, в нем не пре�
дусматривались роль и значение для ду�
ховной жизни Церкви и общества иноков
созерцательной направленности, монахов
по призванию, и в целом «идеал русского
монашества был подорван» (16, с. 43).

Начавшееся в конце XVIII века монас�
тырское возрождение в XIX веке дало це�
лую плеяду великих подвижников ино�
ческого благочестия, представителей уче�
ного монашества и монастырей – центров
духовности, высочайшей культуры, про�
свещения и благотворительности. Это
явилось новым, прогрессивным этапом
взаимодействия Церкви и отечественной
культуры, доминантной чертой которой,
по высказыванию известного историка
культуры Аркадия Алексеевича Аронова,
было и остается Православие (20).

Подводя итог краткому обзору не�
которых аспектов такой важной и
сложной проблемы, как явление об�
мирщенности отечественной культу�
ры, еще раз подчеркнем неоднознач�
ность данного феномена, в котором
позитивные и негативные проявления
бывают тесно переплетены и не всегда

легко различимы.
В любом явлении и событии отече�

ственной культуры главным критерием
ее созидательной роли, на наш взгляд,
является сохранность и незыблемость
христианской идеи, православной сис�
темы ценностей как эталона нравствен�
ности и социокультурного служения
человека в современном обществе.

Выдающийся деятель Русской пра�
вославной церкви XIX века святитель
Игнатий (Брянчанинов) пишет: «Необ�
ходима преданность воле Божией в са�
мых попущениях Божиих. Очевидно,
что христианство – этот таинственный
духовный дар Божий человекам – уда�
ляется неприметным образом (для не�
внимающих своему спасению) из обще�
ства человеческого, пренебрегшего
этим даром. Надо увидеть это, чтоб не
быть обманутым актерами и актерством
благочестия; увидев, надо отвратить
взоры от грустного зрелища, чтоб не
подвернуться пороку осуждения ближ�
них, надо обратить взоры на самих
себя, позаботиться о собственном спа�
сении, так как милость Божия еще да�
рует возможность спастись тем, кото�
рые произволяют спастись» (21, с. 446).

Примечания

1. Антоний (Митрополит Сурожский). Труды. М.: Практика, 2002.
2. Лесков Н. С. Соборяне // Соб. соч.: в 11 т. М.: Художественная литература, 1957. Т. 4.
3. 1 Фес 5:21.
4. Булгаков С. Н. Христианский социализм. Новосибирск, 1991.
5. Флоренский П. А. (священник). Из богословского наследия // Богословские труды. Вып. 17.
М., 1977.
6. Василенко Л. И. Введение в русскую религиозную философию. М.: Православный Свято�Тихонов�
ский гуманитарный университет, 2006.
7. Флоровский Г. Евразийский соблазн // Новый мир. 1991. № 1.
8. Бердяев Н. А. Философия творчества, культуры и искусства: В 2 т. М., 1994. Т. 1.
9. Флоровский Г. (протоиерей). Вера и культура // Избранные труды по богословию и философии.
СПб., 2002.
10. Колбовский Ю. Я., Степанова Т. А. Православие и русская культура. Ярославль, 2004.
11. Яковлев А. И. Лекции по истории Христианской Церкви. М.: Паломник, 2006.
12. Тальберг Н. Д. История Русской Церкви. М., 1997 (репринт).
13. Федотов Г. П. Святые Древней Руси. М., 1990.
14. Степун Ф. А. Соч. М., 2000.
15. Флоровский Г. (прот.) Пути русского богословия. Париж, 1983.
16. Карташев А. В. Очерки по истории Русской Церкви. Минск: Белорусский Экзархат, 2007. Т. 2.
17. Знаменский П. В. Руководство к русской церковной истории. Минск: Издательство Белорусского
Экзархата, 2006.
18. Цыпин В. (протоиерей). История Русской Православной Церкви. Синодальный и новейший пери�
оды (1700�2005), / Издание Сретенского монастыря. М., 2006.
19. Поселянин Е. Н. Русская Церковь и русские подвижники XVIII века. СПб., 1905.
20. Аронов А. А. История русской культуры IX–XX веков: узловые вопросы. М.: МГУКИ, 2004.
21. Брянчанинов И. (святитель). Письма. М., 1993.


