
  136 
УДК 111.1 

С. В. Лидовская  
 

Память: смысловое поле 
 
Понятие памяти включает в себя три области значений, но границы меж-

ду ними условны. Память – это всегда некий след, некая история, а также ос-
нова человеческой личности. Память невозможно рассматривать вне ее 
отношения со временем. Память – это ответ на вопрос «как?»: как сущее суще-
ствует во времени? Как осваивает его или ему сопротивляется?  

 
The concept of memory includes three areas of meaning, but the boundaries 

between them are conditional. Memory is always a trace, a sort of history, as well as 
the foundation of human personality. Memory cannot be considered beyond the 
time. Memory is the answer to the question "how": how things exist in time? How 
things develop it or resist to it? 

 
Ключевые слова: философская антропология, память, время, история, 

психология, след, знак, вечность. 
 
Key words: philosophical anthropology, memory, time, history, psychology, 

trace, sign, eternity.  
 
Разные исследователи, задавая и отвечая на вопрос, что есть память, 

понимают и говорят о связанных между собою, но различных значениях 
этого слова. Анализ смыслового поля понятия памяти позволяет вы-
явить, по крайней мере, три значимых области его применения. Это, во-
первых, память как история, которой принято приписывать свойство 
или стремление к объективности. Во-вторых, это память как психиче-
ский феномен, присущий человеку как индивиду; свойство, которое не-
избежно отсылает к понятию субъективности. И третья смысловая 
область, которой в данной статье уделяется большее внимание, есть па-
мять, понимаемая как след, который остается от любого сущего как 
временного, преходящего. Каждая их этих дискурсивных областей имеет 
право на существование, и ни одна из них не может подчинить, заменить 
или исключить другую. В данной статье ставится задача показать взаи-
мосвязь различных дискурсов о памяти. 
 

Память как история 
Ближайшее значение слова «память» – это «память о…» чем-то, 

например, воспоминание о каком-либо событии. Хотелось бы обратить 
внимание на различие между памятью как инструментом и содержа-
тельной стороной памяти. Говоря «мы помним о…», мы говорим о том, 
что было когда-то действительным, что происходило с нами или с кем-
то другим. Так мы отождествляем память с историей в ее различных 



  137 
формах и видах, начиная со всемирной истории и заканчивая историями 
жизни отдельных людей. Проблема соотношения истории как памяти с 
историей реальной деятельности (историческими событиями) есть, на 
деле, проблема несоответствия различных историй-воспоминаний пред-
положительно об одном и том же. 

Исторические события уже произошли, состоялись, и мы не в силах 
их изменить. Они объективны в том смысле, что находятся вне нас и от 
нас не зависят. Но надо помнить, что мы имеем дело не с самими исто-
рическими событиями, но с их материальными остатками, присутствую-
щими в сегодняшнем дне: памятниками, документами, совокупностью 
текстов, содержащих некоторую их интерпретацию. История же как па-
мять об исторических событиях всегда субъективна, поскольку всегда 
является интерпретацией, вызванной современными потребностями и за-
дачами. Эта интерпретация, конечно же, не произвольна, поскольку не-
избежно ограничивается объективными данными, которыми располагают 
историки. Но таких интерпретаций может быть одновременно несколько. 
И это зависит не только от идеологических и политических настроений 
сегодняшнего дня и политических интересов различных общественных 
групп, но и от изменения самого предмета исторической науки. 

История, рассматриваемая с точки зрения памяти, есть человеческая 
деятельность, направленная на понимание себя и сохранение культурно-
го наследия.  

 
Память как психическая способность 

Второй круг значений слова память связан с рассмотрением памяти 
как психического явления, присущего человеку. В этом аспекте память 
изучается психологией, которая исследует память как составную часть 
высшей нервной деятельности и мозговые структуры, участвующие в 
процессе запоминания. В структуре памяти когнитивная психология вы-
деляет первичную память, кратковременную и долговременную, декла-
ративную и недекларативную, семантическую и эпизодическую, 
моторную, процедурную память и прочие ее «виды». Память в контексте 
такого рода исследований понимается как одна из человеческих способ-
ностей наряду с восприятием и воображением. Такое понимание было 
унаследовано психологией от философии. 

Это узкое значение памяти как вспомогательной по отношению к 
мышлению способности человека в ренессансном «искусстве памяти» 
было расширено до поистине вселенских масштабов. Как пишет Ф. 
Йейтс, «искусстве памяти» стремилось воспроизвести универсум (кос-
мос) в человеке (микрокосме), причем не только в целом, но и в каждой 
его детали [4]. Эту традицию можно проследить от греков, через Авгу-
стина, ренессансных философов-алхимиков, до Лейбница с его монада-
ми, обладающими памятью и отражающими гармонию универсума. 



  138 
Смысловая нагрузка памяти у различных мыслителей различна. 

Например, Августин практически отождествляет память с душой, с лич-
ностью человека. Более того, для него память – самое загадочное и непо-
стижимое в человеке, потому что память – то «место», в котором обитает 
бог [1]. 

Переворот в понимании памяти произвел З. Фрейд. Он отказался от 
общепринятого мнения о линейном, последовательном, «накопитель-
ном» характере памяти. В теории Фрейда ключевым для описания про-
цесса, происходящего в психике в противовес запоминанию и 
несводимого к простому забвению, стало понятие «вытеснения» [6, 
с. 184–188]. «Я-сознание неявным образом отождествлялось с тем, что я 
помню, в чем отдаю себе отчет, с тем, что для меня действительно и дей-
ствует на меня. Бессознательное – это то, что мной не просто забыто, а 
вытеснено как не соответствующее моему Я-идеалу. Неверно понимать 
память как просто хранилище воспоминаний, некий склад» [5, с. 104–
119]. Когда психоаналитик побуждает пациента «вспомнить» некое 
травматическое переживание из глубокого детства, действительно ли че-
ловек вспоминает забытое, или, быть может, конструирует его?  

Итак, как и что бы ни говорилось о человеке, его душе, его истории, 
разговор неизбежно имеет отношение к памяти. И не важно, ставится ли 
вопрос о ней явным образом или нет. Верно и обратное: если мы хотим 
говорить о памяти, нам неизбежно придется говорить о человеке, его 
душе, его истории. Поскольку не существует абстрактного обособленно-
го индивида, понять функционирование памяти в искусственных лабора-
торных условиях не удастся. Каждый человек является результатом как 
собственного развития (взросления), так и результатом исторического 
развития поколений людей, предшествующих ему. Память не есть нечто 
простое, она не сводима к функционированию некоторого материального 
органа – мозга или даже человека как биологического индивида в целом. 
Память – деятельность, направленная на самосохранение и самовоспро-
изведение. Ее можно назвать субъективной, но лишь в том смысле, что 
она связана с усилием или желанием некоторого субъекта деятельности, 
под которым можно понимать не только конкретного человека, но груп-
пу людей, поколение, общество, народ в его историческом развитии. 

 
Память как след 

Прежде чем указать третью область значений слова память, надо 
уделить внимание отношению между памятью и временем. 

 
Внутреннее сознание времени у Э. Гуссерля 

Говоря о памяти, нельзя не говорить о времени, и наоборот. В силу 
своей всеобщности эти «предметы» сложны для определения. В «Фено-
менологии внутреннего сознания времени» Э. Гуссерль признается: «Для 
всего этого не хватает названий!» [3, с. 79] 



  139 
Поскольку феноменологический анализ специально ограничивает 

себя областью феноменов, вынося за скобки вопрос о реальности, Гус-
серль говорит именно о внутреннем сознании времени. И результатом 
такого подхода оказывается фактическое отождествление времени и соз-
нания. Гуссерль выявляет и утверждает не просто темпоральность созна-
ния. Он утверждает, что сознание работает так, что результатом его 
деятельности является конституирование времени. Иначе говоря, дея-
тельность сознания создает время и находит себя в нем. 

Как говорит Гуссерль, ретенция (сохранение памяти о прошлом) 
обладает двойной интенциональностью: она направлена на переживания, 
актуальные и удерживаемые в первичной памяти, с одной стороны, и на 
сам временной «поток», на длительность как таковую, – с другой сторо-
ны [3, с. 84–85]. «Поток» – это метафора, образ. Мы можем назвать его 
временем, потому что в нем время конституируется. Но этот «поток» не 
есть нечто темпорально объективное. Напротив, это есть абсолютная 
субъективность, т. е. сознание.  

Думается, утверждения Гуссерля нуждаются в одном существенном 
уточнении. То, что он отождествляет с сознанием, есть не само время, но 
память о нем – память в широком смысле слова. Сознание воспринимает 
самого себя и окружающий мир в его временных проявлениях и сохраня-
ет образы-восприятия в памяти-ретенции. Время не есть нечто, что мо-
жет быть дано нам непосредственно. Непосредственно нам дана только 
память-сознание. И только посредством памяти нам дано время. Способ-
ность помнить позволяет нам осознавать течение времени. Но, конечно, 
память-сознание не тождественно времени.  

Отождествление времени и сознания заставляет Гуссерля говорить 
об абсурдности временного потока [3, с. 78], который и не поток вовсе, 
потому что постоянен: он длится, но не изменяется, оставаясь всегда то-
ждественным самому себе. И каждое наше восприятие (внешнее) или пе-
реживание (внутреннее) имеют в этом неизменном «потоке» 
абсолютную, постоянную временную позицию [3, с. 67–76]. Ирония в 
том, что Гуссерль доказывает философскими средствами теорию абсо-
лютного времени, в то время как физика в лице А. Эйнштейна выдвигает 
идею относительности пространства-времени.  

 
Пациент H.M. и утраченное время 

Восприятие окружающего мира, существование в нем невозможно 
без памяти. Именно память дает нам время. Там, где нет памяти, нет и 
восприятия времени. Поразительный пример того, как это возможно – 
история пациента H.M. [7]. 

В 27-летнем возрасте после операции на головном мозге Генри Мо-
лашен потерял способность запоминать что-либо с ним происходящее, 
он не смог больше формировать новые воспоминания. Он мог удержи-
вать в кратковременной памяти зрительный образ или явление не более 



  140 
чем 10 минут, по истечении которых все только что произошедшее «сти-
ралось». Во всех остальных отношениях здоровый человек (он прожил 
до 82 лет) он стал недееспособным и всю оставшуюся жизнь провел в 
клиниках.  

Вместе с потерей возможности создавать новые воспоминания Ген-
ри Молашен утратил восприятие времени и способность меняться само-
му. Конечно, он старел, но не мог запомнить этих изменений и до самой 
смерти считал себя 27-летним. Его словарный запас не пополнился ни 
одним новым словом, он не мог запомнить ни одного нового зрительного 
образа. Единственное, что ему удавалось запомнить, было связано с мо-
торикой: он смог научиться играть на гитаре, но сыграв песню, никогда 
не мог вспомнить, откуда он ее знает. Случай Генри Молашена уника-
лен: трудно даже вообразить жизнь, в которой время остановилось. 
Именно благодаря нему ученые впервые смогли узнать многое о струк-
туре памяти. 

 
Память в природе 

Как известно, способностью к произвольной памяти обладают мно-
гие высшие животные и птицы. Они могут сохранять некоторую память 
о событиях, с ними происходящих, осваивать территорию, запоминать и 
узнавать своих соседей, обучаться новым видам деятельности, накапли-
вать жизненный опыт, изобретать новые формы поведения, передавать 
приобретенные знания своему потомству или членам своей группы. 
Сложное поведение животных невозможно объяснить действием «слепо-
го» инстинкта. Да и само инстинктивное поведение, как показал Конрад 
Лоренц и другие исследователи, невозможно описать простой формулой: 
«стимул» (определенное изменение в окружающей среде) – «реакция» 
(определенное поведение особи). 

Мы мало знаем о механизмах памяти у животных. Но именно они – 
и наследственная, и благоприобретенная память – играют роль двигателя 
в процессе эволюции биологических видов. Одно из ключевых «изобре-
тений» природы – генетическая память, с помощью которой все живое 
воспроизводит само себя. Слово «память» употребляется здесь в самом 
своем прямом значении. Я не расширяю понятие человеческой памяти, 
но, напротив, понимаю человеческую память как один из видов памяти 
вообще. Памяти в самом широком значении этого слова как способности 
к самосохранению и/или самовоспроизведению в процессе взаимодейст-
вия с окружающим миром.  

Все сущее, как живое, так и неживое, временно. Однажды возник-
нув, все должно когда-нибудь исчезнуть (умереть), все преходяще. Но 
все, что проходит, проходя, оставляет след. Возможность оставить след и 
способность, «пройдя» по следам, продлить и/или повторить свое суще-
ствование во времени можно считать памятью в самом широком значе-
нии этого слова. 



  141 

Цикличность и уникальность 
С давних времен люди обращали внимание на повторение и перио-

дическое возрождение всего живого. Ритм этого воспроизведения (годо-
вой цикл) отождествлялся с самим временем, которое понималось как 
бесконечный круговорот. Но уже Аристотель отличал бесконечное воз-
вратное движение природы (космоса) от времени как числа движения. 
Сделать мыслительное усилие по отделению времени от того, временем 
чего оно является, не просто. Природа возрождается и оказывается мо-
лодой каждую весну, но это движение природы нельзя отождествить со 
временем как таковым. Потому что, как с горечью и сарказмом заметил 
Аристотель, от времени еще никто не помолодел [2, с. 152]. 

Еще в древности некоторые полагали, что все сущее в целом однаж-
ды возникло, и значит, когда-нибудь исчезнет. Другие полагали, что, в 
сущности, не меняется ничего, и космос есть бесконечное совершенное 
движение по кругу, в котором все повторяется. Именно вторая точка 
зрения, подкрепленная ссылкой на вневременного бога, создателя и уст-
роителя мира, стала доминирующей в истории европейской мысли. В 
том числе и в возникшей в Новое время науке, в которой Универсум по-
нимался как (часовой) механизм, все части которого движутся согласо-
ванно, целесообразно, одним и тем же раз и навсегда заведенным 
порядком. Отсюда и стремление, движущее некоторыми учеными до сих 
пор, – найти единый Универсальный закон, описывающий движение 
Универсума как целого. 

«Открытие» времени, начавшееся в конце XIX в. и не завершенное 
еще до сих пор, требует пересмотра всех привычных представлений о 
мире. Мы теперь знаем, что абсолютного повторения быть не может. Мы 
все с большим основанием начинаем подозревать, что наша Вселенная 
не вечна и неизменна, но когда-то возникла и есть явление уникальное. 
Ее существование есть развитие, появление нового и исчезновение ста-
рого. Но то, что мир изменчив, не означает, что он нов в каждое сле-
дующее мгновение времени. Все в мире сущее обладает некоторой 
«инерцией» существования: собственной длительностью и своим осо-
бенным темпом изменений. 

 
Следы и знаки 

Мир не есть нечто целостное, законченное, совершенное. То, что 
существует в нем сейчас, это отчасти то, что живет или возникло уже ка-
кое-то время назад и несет на себе следы происшедших с ним событий, 
отчасти зародыши того, что при благоприятных условиях будет жить 
завтра, а по большей же части то, что является останками прошлых су-
ществований. Все, что существует сейчас, есть некоторые следы того, 
что существовало когда-то в прошлом. Эти следы не потому следы, что 
они следы для нас. Эти следы могут быть поняты нами как знаки, по-
средством которых мы можем узнавать нечто, потому что они уже яв-



  142 
ляются следами. Потому что во всем сохраняется некоторая память о 
том, что было раньше – до настоящего, до мгновения «сейчас». Таким 
образом, мир есть след самого себя. 

Все слова, созданные людьми для сохранения памяти-информации о 
мире, какие бы «строгие» понятия они ни выражали, в конечном счете 
являются метафорами: средствами переноса одних искусственно создан-
ных следов (знаков) на другие нами выделенные и ограниченные следы 
(представления о) реальности. Не все то, что обозначается именем суще-
ствительным, является отдельным существом или видом существ. Когда 
мы говорим, например, о памяти, что это нечто, или о времени, что 
оно проходит, мы не обязаны представлять себе действительно нечто 
сущее, вмещающее или вмещаемое. 

 
Время, вечность и память 

Время есть способ существования сущего. Поскольку для сущего 
нет никакого другого способа существования, эта фраза – тавтология. 
Сказать, что нечто существует, все равно, что сказать: нечто возникло 
когда-то и когда-нибудь исчезнет, нечто временно. Или: нечто обладает 
своим временем или находится в своем времени. Смысл этих слов лишь 
в том, чтобы провести границу между тем, что я считаю реальным, и тем, 
что я реальным не считаю. Этим я утверждаю, что ничто не существует 
вечно, что нет ничего вечного, но все, что существует, существует вре-
менно. 

«Вечность» претендует быть особой, высшей ценностью. Основной 
первичный смысл этого понятия состоит в утверждении существования 
чего-то, что неподвластно времени, чего-то неизменного, постоянного, 
на что можно опереться, на чем можно обосновать существование суще-
го. Свойство вечности приписывалось и приписывается бытию как Аб-
солюту, космосу, природе, идее, богу, универсуму, естественному 
закону, наконец, самому времени как совокупности всех времен. Эти 
«вечные» сущности выражают стремление человека к самоутверждению 
и желание прочно обосновать собственное существование. Философы, и 
наиболее убедительно это сделал Кант, стремились избавить идеи, исти-
ну и мораль от влияния времени. Более гибкие концепции предложили 
Кьеркегор, Ницше и Делез, говоря о повторении и вечном возвращении. 
Однако нельзя не согласиться с теми, кто уверен, вера в вечность есть 
разновидность самообмана, возможно, исторически оправданного. Един-
ственную, хоть и не абсолютную опору, человек может обрести в памя-
ти. Человек осваивает время всеми возможными способами, подражая 
окружающей природе и на ее основе изобретая что-то новое, сугубо че-
ловеческое. Однако, как бы мы ни отделяли себя от природы, наше су-
ществование все так же негарантированно, подвержено времени с его 
неизбежной реальностью изменений и смерти. Потому забота о памяти – 
одна из основных людских забот.  



  143 
 

Список литературы 
1. Августин. Исповедь //Антология мировой философии: в 4 т. Т. 1. Ч. 2. 

– М., 1969.  
2. Аристотель. Сочинения. Т. 3. – М.: Мысль, 1981. 
3. Гуссерль Э. Феноменология внутреннего сознания времени // Собр. 

соч. Т.1. – М.: Логос, 1994. 
4. Йейтс Ф.А. Искусство памяти. – СПб.: Фонд поддержки науки и обра-

зования «Университетская книга», 1997. 
5. Фрейд З. Забывание иностранных слов: хрестоматия по общей психо-

логии. Психология памяти / под ред. Ю.Б. Гиппенрейтер, В. Я. Романова. – М.: 
Изд-во МГУ, 1980. 

6. Фрейд З. Я и Оно: хрестоматия по истории психологии / под ред. 
П.Я. Гальперина, А.Н. Ждан – М.: Изд-во МГУ, 1980.  

7. Corkin S. What’s new with the amnesic patient H.M.? / NATURE RE-
VIEWS // NEUROSCIENCE, Volume 3, February 2002 – Macmillan Magazines 
Ltd. P. 153–160. URL: (http.: // www.nature.com/reviews/neuro). 
 

 


