
118                гуманитарные исследования в восточной сибири и на дальнем востоке • № 1 • 2018              

Philosophia perennis

УДК 141.32
DOI dx.doi.org/10.24866/1997-2857/2018-1/118-123

С.А. Демидова*

ЧЕЛОВЕК БУНТУЮЩИЙ: ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНАЯ КОНЦЕПЦИЯ БУНТА 
У ЛЕОНИДА АНДРЕЕВА И АЛЬБЕРА КАМЮ

Статья посвящена актуальной для современных социально-гуманитарных наук 
проблематике бунта. Автор предлагает рассмотрение феномена бунта как эк-
зистенциальной проблемы на примере литературно-философского творчества 
Леонида Андреева и философии Альбера Камю. Особое внимание уделяется 
анализу понятия «метафизический бунт», занимающего одно из центральных 
мест в системе художественных и философских координат двух мыслителей. 
Подходы Андреева и Камю к природе бунта, видам и формам его выражения яв-
ляются продуктивными для последующих философских, культурологических, 
исторических концепций бытия человека. 

Ключевые слова: Л.Н. Андреев, А. Камю, бунт, экзистенциальный выбор, смысл 
жизни, смерть, свобода, абсурд

The rebellious man: the existential concept of rebellion of Leonid Andreyev and 
Albert Camus. SERAFIMA А. DEMIDOVA ((National University of Science and 
Technology MISiS). 

The article is devoted to the problem of rebellion, which is of great importance for 
current humanities and social sciences. The author explores the phenomenon of 
rebellion as an existential problem of the literary and philosophical works of Leonid 
Andreyev and the philosophy of Albert Camus. Special attention is paid to the analysis 
of the concept of «metaphysical rebellion», which plays one of the central roles in the 
system of artistic and philosophical coordinates of the two thinkers. The approach 
of Andreyev and Camus to the nature of the rebellion, the types and forms of its 
expression could be of great interest for the future philosophical, cultural or historical 
concepts of human existence. 

Keywords: Leonid Andreyev, Albert Camus, rebellion, existential choice, meaning of 
life, death, freedom, absurd

________________________________________________________________________________________________

* ДЕМИДОВА Серафима Александровна, кандидат философских наук, доцент кафедры социальных наук и 
технологий Национального исследовательского технологического университета «МИСиС».

E-mail: amifares@mail.ru
© Демидова С.А., 2018

Проблема бунта является одной из сквоз-
ных тем и литературно-философского творче-
ства русского писателя, публициста, драматур-
га, мыслителя Леонида Николаевича Андреева 
(1871-1919), и идейного наследия французского 
прозаика, драматурга, эссеиста, философа Аль-

бера Камю (1913-1960). Оба эти мыслителя, 
жившие в разные эпохи, на удивление интел-
лектуально созвучны в своем устремлении объ-
явить категорию «бунта» одним из основопо-
лагающих понятий собственных оригинальных 
концепций человека. Герои-бунтари Андреева 



2018 • № 1 • гуманитарные исследования в восточной сибири и на дальнем востоке                119

во многом идейно предопределили «взбунто-
вавшегося человека» Камю. И хотя о каком-ли-
бо заимствовании французским мыслителем 
андреевских идейно-концептуальных построе-
ний речи вестись не может, необходимо отме-
тить общие тенденции в экзистенциальном по 
своей сути творчестве Андреева с традициями 
западноевропейской философии от С. Кьерке-
гора до М. Хайдеггера и Ж.-П. Сартра. Многие 
взгляды Андреева предвосхитили, а отчасти 
даже определили философские идеи и формулы 
французского экзистенциализма, а также новые 
способы и средства выражения экзистенциаль-
ной сущности кризисного, «ломающегося» со-
знания нового столетия. 

Исследуя проблему бунта у Андреева и Камю, 
можно с уверенностью сказать, что Андреев, 
вынеся экзистенциальные уроки Ф.М.  Досто-
евского и Ф.В. Ницше, стоит у истоков фило-
софии о людях «бунтующего духа», в то время 
как у Камю «философия бунта» получает свое 
последовательное развитие и наиболее полную, 
законченную форму. Идейно-эстетическое на-
следие Андреева и Камю можно смело охарак-
теризовать как «бунт в искусстве». Именно ис-
кусство, которое «наделяет формой ценности, 
неуловимые в потоке вечного становления» [5, 
с. 320], может окончательно прояснить для нас 
смысл бунта, так как бунт представлен в нем 
«по ту сторону истории, в чистом состоянии, в 
своей первозданной сложности» [5, с. 316]. По 
Камю, творчество – это тяга к единению и в то 
же время отрицание мира. Но творчество всегда 
отрицает мир за то, чего ему недостает, во имя 
того, чем он, мир, хотя бы иногда является. Вы-
дающиеся произведения искусства не могут и 
не должны быть отделены от реальности в силу 
того, что вся безмерность их величия остается 
именно земной (см.: [5, с. 81]). Сочинения Ан-
дреева и Камю, монотонно и страстно повторяя 
темы и мотивы, которые «оркестрованы самим 
миром», изначально заключают в себе «мощ-
ный освободительный заряд» бунта художни-
ков-философов против действительности. 

Мыслители синкретического толка Андре-
ев и Камю сделают показательный для пони-
мания общности их мышления выбор «писать, 
прибегая к образам, а не к рассуждениям» (А. 
Камю) [5, с. 79]. Однако стоит заметить, что, 
может быть, не всегда логическая, но интуитив-
ная точность рассуждений несомненно присут-
ствует в их образно-символических системах, 
очевидными признаками которых являются ми-
фотворчество (создание романов-мифов), прит-

чевость, размывание граней между философией 
и литературой, тенденция к символизации дей-
ствительности. «Философия в образах» Андре-
ева и Камю, являясь свидетельством тотальной 
экзистенциальной ситуации, в которой оказался 
человек XX в., обращает нас к духовным исто-
кам бунта, зримым только для философствую-
щих писателей. Проникая с помощью художе-
ственного слова в сущность бытия, писатели, 
в отличие от академических философов, могут 
обнаружить всеобщие высшие ценности и «по-
хитить их у истории». Таким образом, бунт, по 
мысли Камю, обретает свое воплощение только 
в искусстве (например, в художественной ли-
тературе1) как наиболее адекватном средстве 
многогранного выражения «высочайшего» бун-
тарского порыва. 

Можно без преувеличения сказать, что идея 
бунта является отправной точкой художествен-
но-философского исследования Андреевым 
и Камю бытия человека в мире. У художни-
ков-метафизиков Андреева и Камю нет ни од-
ного сочинения, в котором, так или иначе, не 
поднималась и экзистенциально не осмысля-
лась бы проблема бунта. Практически все без 
исключения их произведения можно охаракте-
ризовать как «чистейший продукт бунтарского 
творчества». Философское решение проблемы 
бунта нашло свое разностороннее отражение 
в художественно-философских произведени-
ях Андреева «Рассказ о Сергее Петровиче», 
«Жизнь Василия Фивейского», «Жизнь Челове-
ка», «Иуда Искариот и другие», «Царь Голод», 
«Мои записки», «Мысль», «Дневник Сатаны», 
«Иго войны», «Анатэма», «Савва», «Красный 
смех», «Сашка Жегулев» и в разноплановых 
сочинениях Камю «Гость», «Посторонний», 
«Калигула», «Чума», «Осадное положение», 
«Миф о Сизифе», «Бунтующий человек», «Пра-
ведники», «Письма о бунте» и многих других. 
Перечисленные выше произведения Андреева 
и Камю, несомненно, «являются потрясающим 
свидетельством единственного достоинства 
человека: упорного бунта против своего уде-
ла, настойчивости в бесплодных усилиях» [5, 

1 Раскрывая замысел рассказа «Бунт на корабле», 
Андреев в 1901 г. писал М. Горькому о том, как он 
задумал показать бунт: «Без слов, ибо я не знаю язы-
ка бунтующих: одни зрительные да звуковые ощу-
щения» [4, с. 15]. Судя по сохранившимся вариантам 
рассказа, Андреев безусловно добился желаемого. 
Он изобразил зарождение бунта, как одной из важ-
ных для своего творчества тем, в звуке, ритме, игре 
красок, тоне повествования. 

С.А. Демидова



120                гуманитарные исследования в восточной сибири и на дальнем востоке • № 1 • 2018              

с. 81], явленного в «образах живого, дышащего 
слова» (А.С. Волжский). 

Симптоматично, что Андреев предвосхи-
щает интеллектуальный путь «зарождения, 
развития, ужаса и радости бунта» [4, с. 15], по 
которому потом пройдет Камю, от бунта ме-
тафизического к бунту историческому через 
бунт гносеологический («самоубийство логи-
ческое») и творческий («бунт в искусстве»). 
Камю в одной из своих философских тетрадей, 
обращаясь к истокам и этапам развития бунта, 
подтвердит радость «отказа от примирения со 
своим уделом» для человека: «Я не покорюсь. 
Я буду безмолвно протестовать до конца. <…>. 
Я прав в своем бунте, и я буду шаг за шагом 
идти к радости, этой вечной страннице на зем-
ле» [6, Т. 5, с. 42]. К сожалению, рамки статьи 
не позволяют вместить всесторонний анализ 
всех видов и форм бунта. В связи с этим я пред-
приму попытку лишь подступиться к проблеме 
бунта у Андреева и Камю, контурно наметив 
возможности и перспективы в рассмотрении эк-
зистенциально окрашенного понятия «метафи-
зический бунт» в творчестве русского и фран-
цузского мыслителей. 

Проблемы одиночества, отчуждения, смысла 
жизни и смерти, свободы, абсурда, являющиеся 
магистральными для «полифонического» твор-
чества Андреева и Камю, цементируются у этих 
писателей-философов проблемой бунта. Чело-
век бунтующий Андреева и бунтующий человек 
Камю восстают против Бога, разума, традиции, 
культуры, морали, общества, истории (и в этом 
Андреев и Камю встречаются с Достоевским и 
Ницше). В дневнике от 1 августа 1891 г. двад-
цатилетний Андреев записал: «Я хочу показать 
всю несостоятельность тех фикций, которыми 
человечество до сих пор поддерживало себя: 
Бог, нравственность, загробная жизнь, бес-
смертие души, общечеловеческое счастье и т.д. 
Я хочу показать, что одна только смерть дает 
и счастье, и равенство, и свободу, что только в 
смерти и истина, и справедливость, что вечно 
одно только “не быть”, [что] все в мире сво-
дится к одному и это одно, вечное, незыблемое 
есть смерть» (Русский архив в Лидсе. Андре-
ев Л.Н. Дневник. 1891.05.15 – 1891.08.17. MS. 
606. Е. 4. Л. 91-92). Духовный бунт андреев-
ского «голого человека на голой земле» (см.: 
[1, Т. 2, с. 385]) и «абсурдного человека» Камю 
явится бунтом, рожденным в столкновении 
между иррациональностью мира и исступлен-
ным желанием ясности. Человек Андреева и 
Камю будет стремиться к ясности мышления 

и языка («борьба интеллекта с превосходящей 
реальностью») и равным образом безуспешно 
требовать прозрачности от бытия. Наделенные 
по праву своего рождения свободой, герои-бун-
тари Андреева и Камю оказываются в ситуации 
экзистенциального выбора – феномена, обу-
словливающего сущность человека и смысл че-
ловеческого существования. 

В контексте идей Андреева и Камю бунт 
окажется неизбежным следствием «погранич-
ной ситуации» (К. Ясперс), когда «нужно вы-
бирать между созерцанием и действием. Это и 
называется: стать человеком» [5, с. 71]. В экзи-
стенциальной ситуации, порожденной страхом, 
отчаянием, тревогой, чувством одиночества, 
заброшенности и оставленности, наступает мо-
мент «прозрения», отличительной чертой кото-
рого является экзистенциальный или метафизи-
ческий ужас2. Открытую впервые Л.Н. Толстым 
«пороговую» ситуацию «лицом к лицу» с экзи-
стенциальными и метафизическими «данностя-
ми» существования сначала Андреев, а следом 
и Камю спроецируют на каждодневность че-
ловеческого бытия. Перед осознанным выбо-
ром между бунтом или сознательным отказом 
от бунта они поставят не протестующего раба, 
восстающего против несправедливого соци-
ального устройства, а героя-личность – ме-
тафизического бунтовщика, «оспаривающего 
конечные цели человека и вселенной» (Камю) 
и обладающего решительностью и смелостью 
принять «мир без Бога, но и без Дьявола» (Ан-
дреев). 

Что же представляют собой герои-бунтов-
щики Андреева и Камю? Бунтующий человек 
у этих мыслителей – это человек, говорящий 
«нет». Он говорит твердое «нет» своему траги-
ческому уделу, уготованному ему как предста-
вителю рода человеческого. Он решительно го-
ворит «нет» абсурдному мирозданию, которым 
он обделен и даже обманут. И посему говоря-
щий «нет» человек, который по своей природе 
изначально есть «вопрошание и бунт», – бун-
тарь метафизический. В письме от 1904 г. к 
В.В. Вересаеву Андреев, оказавшийся в своих 
философских размышлениях о «мире-демоне» 
и человеке «между да и нет», напишет: «Кто я? 
До каких неведомых и страшных границ дой-
дет мое отрицание? Вечное “нет” – сменится 
ли оно хоть каким-нибудь “да”? И правда ли, 
что “бунтом жить нельзя”? Не знаю. Не знаю. 

2 За Андреевым в русской литературе конца 
XIX – начала XX вв. прочно закрепилась репутация 
«певца ужаса». 

Philosophia perennis



2018 • № 1 • гуманитарные исследования в восточной сибири и на дальнем востоке                121

Но бывает скверно. Смысл, смысл жизни, где 
он? Бога я не приму пока не одурею, да и скуч-
но вертеться, чтобы снова вернуться на то же 
место. Человек? Конечно, и красиво, и гордо, и 
внушительно, – но конец где? Стремление ради 
стремления – так ведь это верхом можно поез-
дить для верховой езды, а искать, страдать для 
искания и страдания, без надежды на ответ, на 
завершение, нелепо. А ответа нет, всякий от-
вет – ложь. Остается бунтовать – пока бунтует-
ся…» [3, с. 404-405]. 

Камю словно продолжает «бунтарскую 
мысль» Андреева, но при этом в своих размыш-
лениях идет значительно дальше. Бунтующий 
человек, по мысли Камю, отрицая, не отрекает-
ся. Человек бунтующий – человек, одновремен-
но с «нет» говорящий «да». В «да» бунтующий 
человек утверждает собственный бунт («нет») 
как готовность восстать и сражаться против 
всего мира. Именно своим «страстным утверж-
дением» бунт отличается от простого возмуще-
ния, несогласия или мятежа3. В любом внешне 
негативном бунте, взламывающем бытие и по-
могающем человеку выйти за его пределы, со-
крыт глубокий позитивный смысл, указываю-
щий на наличие в человеке того по-настоящему 
для него важного, что требует защиты. Человек 
бунтующий в своем первом, а потому истинном 
порыве протестует против посягательств на 
себя как такового. Он осознанно борется за це-
лостность своей личности, за свое единствен-
ное и неповторимое «Я». Именно по этой при-
чине многие бунтари принимают смерть или 
заканчивают жизнь самоубийством4 в своем 
бунтарском порыве, являющемся следствием 
метафизического прозрения «мировой скорби». 

Метафизические бунтари Андреева и Камю 
в своем бунте впадают в крайнюю непримири-
мость «Все или ничего». В границах, предо-

3 Вспомним, что Иван Карамазов Достоевского 
начинает бунтарским порывом, а заканчивает мета-
физическим восстанием. 

4 Для Андреева метафизический бунт часто яв-
ляется выходом, ведущий в Никуда, в Пустоту. Ан-
дреев конструирует бунт как субъективный порыв 
онтологического отчаяния, за гранью которого есть 
только безумие и ужас, самоубийство и смерть, на 
примере многих, но не всех своих героев показывая 
обреченность такого бунта. У Камю в бунте метафи-
зическом заложено созидательное начало. В связи с 
чем самоубийство как «примирение с абсурдом» и 
бунт как «созидатель вселенной» логически проти-
воречат друг другу. Бунт «придает жизни цену», пото-
му как абсурд имеет смысл только тогда, когда с ним не 
соглашаются.

пределенных судьбой и природой (Камю) или 
же «роком, дьяволом или жизнью» (Андреев), 
человек всегда имеет право на бунт против 
«страшного мира» абсурда – дочеловеческой и 
внечеловеческой всеобщей бессмысленности 
мироустройства. Непрерывный, героический и 
безнадежный бунт, по Андрееву и Камю, явля-
ется единственно верным следствием из ответа 
на вопрос: «Как можно себя вести, если не ве-
ришь ни в Бога, ни в разум?» [8, p. 1427]. Че-
ловек бунтующий бросает вызов Богу5, богам, 
року, судьбе, человеческому знанию, своему 
разуму, смерти, природе, и это наполняет его 
существование смыслом в мире, где «не на что 
опереться ни в себе, ни вовне» [7, с. 327]. Сво-
бода «быть против» позволяет человеку проти-
востоять равнодушному «молчаливому» миру и 
принимать свою судьбу даже через бунт «мол-
чаливый», «тихий». «В бунтарстве есть страсть 
к свободе. <…> Бунту не может принадлежать 
последнего слова, но на путях человека ввысь 
бунт может играть огромную роль» [2, с. 64]. 
Выбранный человеком бунтующим путь бунта 
есть его восстание против своего удела и про-
тив всего мироздания. Так, последняя и окон-
чательная истина абсурдного мира (Андреев и 
Камю поставят своих героев «лицом к лицу» с 
абсурдом) являет собой вызов не смиряться с 
«миром боли и страданий» вопреки безнадеж-
ности. И это и есть метафизический бунт как 
дерзкое несогласие человека с миром абсурда. 
У Андреева абсурд – Он, или Некто в Сером – 
«верный спутник Человека во все дни его жиз-
ни, на всех путях его» [1, Т. 2, с. 444]. Именно 
Некто в Сером (главный герой философской 
пьесы «Жизнь Человека», а не Человек6) без-
различно констатирует брошенность человека в 
«бытие-к-смерти» (М. Хайдеггер): «Так умрет 
Человек. Придя из ночи, он возвратится к ночи 

5 Необходимо сказать несколько слов об этапах 
метафизического бунта в философии Камю. Снача-
ла бунт метафизический не посягает на устранение 
Бога. Он бросает вызов Богу, но этот вызов предпо-
лагает разговор «на равных» (первые страницы ан-
дреевской повести «Жизнь Василия Фивейского»). 
Но со временем разговор человека с Богом (а чаще 
всего это монолог человека) начинает предполагать 
полемику, воодушевляемую желанием взять верх. 
Человек начинает требовать у Бога справедливости 
в мире, где «все плачут» (финал «Жизни Василия 
Фивейского»). 

6 Примечательно, что Андреев не дает своему ге-
рою имени собственного. Именем нарицательным 
«Человек» Андреев показывает, что его персонаж во 
всем подобен другим людям.

С.А. Демидова



122                гуманитарные исследования в восточной сибири и на дальнем востоке • № 1 • 2018              

и сгинет бесследно в безграничности времен, 
не мыслимый, не чувствуемый, не знаемый ни-
кем» [1, Т. 2, с. 444]. 

Размышления Андреева и Камю над идеей 
бунта приводит мыслителей независимо друг от 
друга к мысли о том, что человек бунтующий – 
человек, живущий до или после священного 
(герои-богоборцы Андреева и Камю). Метафи-
зический бунтарь требует человеческого поряд-
ка, при котором ответы будут человеческими, а 
именно – разумно сформулированными. Однако 
человеческий разум, человеческое разумение, 
жаждущее ясности и единства, сталкивается 
с «неразумным молчанием мира» (Камю), где 
«так много богов и нет единого вечного Бога» 
(Андреев). Бунтовать против «невыносимого» 
мироустройства, против «увиденной бессмыс-
ленности», «непонятного и несправедливого 
удела человеческого», против, наконец, «смерти 
Бога» будут андреевские идеологи-бунтари Сер-
гей Петрович, Керженцев, Василий Фивейский, 
о. Иван, Савва, Иуда Искариот, Магнус, дедушка 
из «Моих записок», Человек из «Жизни Челове-
ка» и метафизические бунтари Камю Мерсо, Ка-
лигула, персонажи «Чумы», Сатана, Прометей, 
Сизиф, Дон Жуан, братья Карамазовы и иные. 
Эти герои-бунтари Андреева и Камю станут ре-
шительно и смело заявлять, что они обделены 
и жестоко обмануты самим мирозданием. Они 
будут безуспешно стараться разорвать «круг же-
лезного предначертания», «с темным началом и 
темным концом» (Андреев). «Люди умирают, и 
они несчастны» [6, Т. 1, с. 259], и «все бедные. 
Все плачут. И нет помощи!» [1, Т. 1, с. 516] ни 
на земле, ни на опустевших небесах. А  пото-
му «даже сама скорбь лишена смысла» [6, Т. 1, 
с.  314]. Следовательно, вместо «мировой скор-
би» остается лишь бунт «мятежного духа» в 
обезбоженном абсурдном мире. 

Любой бунт у Андреева и Камю есть прежде 
всего борьба человека за свое человеческое до-
стоинство. Метафизический бунт предполагает 
признание величия земного существования, а 
значит и утверждение величия самого челове-
ка. Вот почему Человек в «Жизни Человека» 
показан Андреевым в образе «рыцаря» без меча 
и щита (Дон Кихот XX в.), который хочет и мо-
жет до конца воевать со своей судьбой. И это 
свое достоинство андреевский Человек и бун-
тующий человек Камю утверждает уже тем, что 
даже будучи безоружным, борется за свободу и 
справедливость, честь и достоинство, любовь 
и творчество, жизнь вопреки смерти, смысл 
своего существования, а не мирится со своим 

униженным положением. Метафизический бун-
тарь «вечно возобновляет противостояние за-
гадочному бытию» несмотря на трагическую 
убежденность в неуспехе. Но бесполезность 
нимало не ослабляет бунта, она его только 
разжигает (см.: [6, Т. 5, с. 42]). Бунт является 
определяющей идеей для понимания экзистен-
циального смысла свободы у Андреева и Камю, 
которая всегда неизбывно трагична, ибо рожда-
ется из внутреннего раздвоения человеческого 
духа, бьющегося без надежды над неразреши-
мыми вопросами бытия.

Зрелый Андреев, как и впоследствии позд-
ний Камю, придут к общему для них мнению, 
что метафизический бунт не может быть вы-
зван эгоистическими порывами индивидуаль-
ной души. Только в подлинном, а не мнимом, 
показном бунте рождаются все универсальные 
гуманистические ценности. Камю будет утвер-
ждать, что для себя самого индивид вовсе не 
является той ценностью, которую он хочет за-
щищать. Во вселенском бунте человек сбли-
жается с другими, у него возникает чувство 
«сопричастности», «братства», «общности», 
и с этой точки зрения человеческая солидар-
ность является метафизической. Экзистенци-
альная «философия бунта» Леонида Андреева 
и Альбера Камю, актуальная и по сей день, есть 
утверждение не только бытия отдельного чело-
века (я бунтую, следовательно, мы одиноки), но 
и возможной общечеловеческой солидарности, 
смысл которой раскрывается в знаменитом пе-
рифразе Камю: «Я  бунтую, следовательно, мы 
существуем» [5, с. 198]. Говоря о «солидарно-
сти, рождающейся в оковах», Камю подчерки-
вает, что бунт открывает в человеке то, за что 
всегда и до последнего вздоха стоит бороться. 
И именно в противостоянии-борьбе против 
«мира такого, какой он есть» человек становит-
ся человеком. 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ
1. Андреев Л.Н. Собрание сочинений: в 6 т. 

М., 1990-1996.
2. Бердяев Н.А. Самопознание (Опыт фило-

софской автобиографии). М., 1991.
3. Вересаев В.В. Леонид Андреев // Собра-

ние сочинений: в 5 т. Т. 5. М.: Художественная 
литература, 1961. C. 395-421.

4. Горький и Леонид Андреев. Неизданная 
переписка // Литературное наследство. Т. 72. 
М.: Наука, 1965.

5. Камю А. Бунтующий человек. Философия. 
Политика. Искусство. М., 1990.

Philosophia perennis



2018 • № 1 • гуманитарные исследования в восточной сибири и на дальнем востоке                123

6. Камю А. Сочинения: в 5 т. Харьков, 1998.
7. Сартр Ж.-П. Экзистенциализм – это гу-

манизм // Сумерки богов. Ф. Ницше, З. Фрейд, 
Э.  Фромм, А. Камю, Ж.-П. Сартр. М., 1989. 
С. 319-344.

8. Camus, A., 1965. Essais. Paris: Gallimard, 
Bibliothèque de la Pléiade.

REFERENCES
1. Andreev, L.N., 1990-1996. Sobranie 

sochineniy: v 6 t. [Collected works in 6 volumes]. 
Moskva. (in Russ.)

2. Berdyaev, N.A., 1991. Samopoznanie (Opyt 
filosofskoy avtobiografii) [Self-knowledge (An 
attempt of philosophical autobiography)]. Moskva. 
(in Russ.)

3. Veresaev, V.V., 1961. Leonid Andreev [Leonid 
Andreev]. In: Veresaev, V.V., 1961. Sobranie 

sochineniy: v 5 t. T. 5. Moskva: Khudozhestvennaya 
literatura, pp. 395-421. (in Russ.)

4. Gor'kiy i Leonid Andreev. Neizdannaya 
perepiska [Maksim Gorky and Leonid Andreev]. 
In: Literaturnoe nasledstvo. T. 72. Moskva: Nauka, 
1965. (in Russ.)

5. Camus, A., 1990. Buntuyushchiy chelovek. 
Filosofiya. Politika. Iskusstvo [The rebellious 
man. Philosophy. Politics. Art]. Moskva. (in Russ.)

6. Camus, A., 1998. Sochineniya: v 5 t. [Works 
in 5 volumes]. Khar'kov. (in Russ.)

7. Sartre, J.-P., 1989. Ekzistentsializm – eto 
gumanizm [Existentialism is humanism]. In: 
Sumerki bogov. F. Nitsshe, Z. Freid, E. Fromm, A. 
Kamyu, Zh.-P. Sartr. Moskva, 1989, pp. 319-344. 
(in Russ.)

8. Camus, A., 1965. Essais [Essays]. Paris: 
Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade. (in French)

С.А. Демидова




