
вестник Югорского государственного университета 
2009 г. Выпуск 1 (12). С. 63–70 

УДК 165;796.01 

к ВоПРосу о РаЗЛиЧЕнии ЧуВстВЕнноГо и уМоПостиГаЕМоГо 
В ФЕноМЕноЛоГии ГуссЕРЛя 

А. А. Нечаев 

В самом начале своей работы Гуссерль пытается противопоставить психологическое 
понимание феномена как факта, пониманию феномена как сущности. «Чистая, или транс-
цендентальная феноменология получит свое обоснование не как наука о фактах, но как 
наука о сущностях» [4: 20]. Однако, непонятно, почему он сохраняет за сущностями (а не за 
явлениями) название феномена. 

Далее речь идет о редукции «психологического феномена до чистой „сущности“, ко-
торую автор называет „эйдетической редукцией“. То, что здесь названо эйдетической ре-
дукцией ничем не отличается от классической операции абстрагирования. Зачем вводить 
новую категорию? 

«Сущностному различию созерцаний отвечает сущностная сопряженность „экзистен-
ции“ (здесь очевидно в смысле чего-либо индивидуально здесь-сущего) и „эссенции“, фак-
та и эйдоса» [4: 36]. Зададимся вопросом, насколько обоснованно говорить, что в опыте по-
стигается нечто индивидуальное (если индивидуальное – неделимое), в опыте же нам дано 
феноменальное, то есть пространственно-временное, а значит – делимое. Индивидуальное 
дано не в опыте (эмпирическом), а в уме. Умопостигаемые идеи или сущности со времен 
Аристотеля есть простое, неделимое, индивидуальное (в противоположность делимости 
всех вещей чувственного мира). 

«Та (в свою очередь эйдетическая) взаимосвязь, какая имеет место между индиви-
дуальным предметом и сущностью, согласно с чем каждому индивидуальному предмету 
принадлежна некая сущностная наличность – в качестве его сущности, равно как и наобо-
рот – каждой сущности соответствуют возможные индивиды, которые были бы его инди-
видуализациями в фактическом, – закладывают основу для соответствующего сопряжения 
друг с другом наук о фактах и наук о сущностях» [4: 42]. 

Не совсем понятно, чем это рассуждение отличается от аристотелевской метафизики 
или от средневекового концептуализма. Тоже рассуждение о сущности «в» вещах (а не «до» 
или «после» вещей). 

«Предпосланные выше общие соображения относительно сущности и науки о сущ-
ности в противоположность факту и науке о фактах касались существенных оснований для 
построения идеи чистой феноменологии (какая, согласно введению, должна ведь стать нау-
кой о сущностях)». Почему Гуссерль называет «науку о сущностях» феноменологией? Ведь 
понятие феномена гораздо ближе к наукам о фактах? 

«Что не действительность, то воображение, – и наука, состоящая из воображений, и 
есть не что иное, как воображаемая наука. Конечно, как психологические факты, должно 
признавать всяческие воображения, – они относятся к ведению психологии. Но вот что … 
из воображений могут проистекать, через посредство основываемого на них так называемо-
го сущностного созерцания, новые данности, данности „эйдетические“, предметы, каковые 
ирреальны, – это, так заключит эмпирик, как раз и есть „идеологическая выспренность“, 
„поворот назад к схоластике“ или же к того пошиба „априорным спекулятивным конструк-
циям“, с помощью которых чуждый естествознанию идеализм первой половины XIX века 
так сильно тормозил подлинную науку» [4: 68]. 

Здесь, как мне представляется, Гуссерль неверно противопоставляет эмпирическую 
действительность некоему «воображению». Антиподом эмпиризма является не воображе-

63



А. А. Нечаев. К вопросу о различении чувственного и умопостигаемого в феноменологии Гуссерля

ние, которое есть один из уровней того же чувственного (эмпирического) познания, а раз-
ум. Иными словами, Гуссерль здесь вращается в круге трансцендентальной эстетики, и его 
эйдосы есть не идеи разума, и даже не категории рассудка, а лишь формы созерцания или 
продукты воображения, которые, по Канту, есть результат воздействия рассудка на внутрен-
нее чувство. 

«Будучи подлинными философами со своей позицией, эмпирики, в явном противоре-
чии с их принципом свободы от предрассудков, исходят из непроясненных и необоснован-
ных предвзятых мнений, тогда как мы начинаем с того, что предшествует любой позиции, 
с совокупной области всего данного в наглядном созерцании и еще до всякого теоретиче-
ского мышления, со всего того, чтобы можно непосредственно видеть и схватывать» [4: 72]. 
То, что Гуссерль называет «совокупной областью всего данного в наглядном созерцании 
еще до всякого теоретического мышления» есть область кантовской «трансцендентальной 
эстетики». Именно эстетики – с ее воображением и формами созерцания. Как можно здесь 
говорить об эйдетическом или каком бы то ни было еще, но – мышлении? В этой связи пред-
ставляются необоснованным претензии Гуссерля на некое «сущностное мышление». 

«И разве не конструируем мы по собственной воле понятия на основе уже сложивших-
ся понятий? Так, стало быть, речь все же идет о психологических продуктах. Ведь это все, – 
быть может, еще добавят к сказанному, – как в случае произвольных фикций: играющий на 
флейте кентавр, какого мы воображаем себе по собственной воле, – это ведь не что иное, как 
построение нашего представления. – Ответствуем: конечно же „складывание понятий“, а 
также и свободное измышление осуществляются спонтанно, а все спонтанно порождаемое, 
само собой разумеется, есть продукт духа» [4: 78]. Еще один пример смешивания «поня-
тий» и «представлений». Играющий на флейте кентавр – это не помысленное; к мышлению 
и сложению понятий этот пример не имеет никакого отношения, – это именно представлен-
ное, продукт воображения, а не разума. 

В заключительном параграфе первого раздела «Идей…» автор проводит размежевание 
наук с догматической установкой и наук со специфически философской (критической) уста-
новкой, при этом явно выступая в защиту догматических наук, аргументируя это тем, что 
философский скептицизм тормозит практически-научную деятельность. Правда затем он 
заявляет, что «Мы все эти тормоза в форме естественной „догматической“ науки … вы-
ключаем» [4: 85–86] – поэтому остается непонятным, что же, по мнению автора, является 
тормозом – собственно присущие догматическим наукам формы, или философский скепти-
цизм? Более того, непонятна общая позиция самого автора: ведь в начале данного исследо-
вания он позиционировал феноменологию как науку о сущностях и в этом смысле науку о 
«нереальном» (причем, понимая под этой наукой именно философию – в отличие от пози-
тивизма), тут же он, правда, несколько двусмысленно – пытается абстрагироваться именно 
от философской установки, отождествляя ее с критицизмом. 

Второй раздел начинается рассуждениями (или лучше сказать – литературны-
ми описаниями) так называемого мира естественной установки. Речь идет о наглядном 
пространственно-временном мире опыта, опыта существующего «Благодаря зрению, осяза-
нию, слышанию и т. д., различными способами чувственного восприятия» [4: 89]. Причем, 
как ни странно, в естественную установку входит и «непосредственное разумение» того, 
что представляют и мыслят другие люди, «какие чувства шевелятся в их душе, чего они 
желают или волят» [4: 89–90]. Действительными объектами мира естественной установки 
являются «определенные, более или менее известные мне – суть здесь и без всякого отли-
чия от тех, что воспринимаю я актуально, хотя они мною и не воспринимаются и даже не 
наличествуют наглядно в настоящий момент» [4: 90]. Из данного определения следует, что 
мир естественной установки – это мир восприятия и представления, но не мышления. Мир 
естественной установки, мир живого воображения (а не понятийного мышления – о чем 
сбоственно и говорится в следующем фрагменте), описывается Гуссерлем с характерным 

64



Философия

для него же живым воображением: «Мое внимание от письменного стола, который я вот 
только что видел перед собою и который принимал особо к сведению, способно отправить-
ся гулять через те части комнаты, которые я не вижу и которые находятся за моей спиной, на 
веранду, потом в сад, к детям, которые играют в беседке, ко всем тем объектам, о которых я 
как раз „знаю“, что они пребывают тут и там в моем непосредственно осознаваемом окру-
жении, – знание, в каком нет ничего от понятийного мышления» [4: 90]. 

Интересно соотношение понятийного мышления и созерцания в понимании Гуссерля. 
Отсутствие понятийного мышления как бы коррелирует с отсутствием ясного созерцания, 
что позволяет их отождествлять. 

Итак, мир естественной установки это мир всего соприсутствующего «либо с нагляд-
ной ясностью, либо же неясно». Далее, Гуссерль оговаривается, что «мир для меня – не про-
сто мир вещей, но – в той же самой непосредственности – и мир ценностей, мир благ, прак-
тический мир» [4: 91]. Можно подумать, что такой поворот сюжета выводит содержание 
мира естественной установки за рамки непосредственно эмприрического с его акцентом на 
восприятие, представление и воображение, а не на понятие и мышление. Однако дальней-
шее описание показывает, что этот, так сказать, регион жизненного мира есть лишь область 
эмоциональной, эстетической оценки. «Без всякого дальнейшего размышления я нахожу 
вещи снабженными как свойствами вещей, так и ценностными характеристиками – они пре-
красны и безобразны, приятны и неприятны, милы и отвратительны и т. п.» [4: 92]. 

В следующем параграфе речь идет о том, что все акты так сказать теоретического разу-
ма относятся к вышеописанному миру естественной установки и обнимаются декартовским 
cogito. Таким образом, в cogito умещается как понятийное мышление, так и акты восприя-
тия и представления. Справедливости ради, стоит заметить, что и сам Декарт давал повод 
для такого смешения1, что, еще раз подчеркивает необходимость провести четкое разделе-
ние этих категорий в нашем исследовании. 

Формулируя в 30-м параграфе своего сочинения «генеральный тезис естественной 
установки» Гуссерль замечает. «Изложенное нами в качестве характеристики данности 
естественной установки и тем самым характеристики ее самой было чистым описанием, 
предшествующим любой „теории“. В настоящих исследованиях мы будем строго воздержи-
ваться от любых теорий; т. е. предварительных мнений какого бы то ни было вида» [4: 94–95]. 
Однако правомерным будет вопрос о возможности такого чистого описания, предшествую-
щего любой теории. Как известно факты теоретически нагружены, тем более описание, где 
что-то называется, что-то определяется в отличии от другого. Гуссерль в своем так назы-
ваемом чистом описании использует категории «естественное», отношения сходства и раз-
личия… Даже различие чистого описания и теории есть некая теоретическая установка. 
Избежать теоретического предшествования невозможно также в силу того, что грамматика 
языка описания – есть теория. Кроме того, отождествление теории и мнения представляется 
терминологически неверным. 

Рассмотрим в этой связи следующий пассаж: «Теория принадлежит к нашей сфере 
лишь в качестве фактов нашего окружающего мира, а не в качестве реальных или прини-
маемых за таковые значимостей» [4: 95]. Сама по себе конструкция этого высказывания не 
является описательной. Кроме того, различение фактов окружающего мира, реальностей и 

1. «Под словом мышление (cogitatio) я разумею все то, что происходит в нас таким образом, что мы воспри-
нимаем его непосредственно сами собою; и поэтому не только понимать, желать, воображать, но также и 
чувствовать означает здесь то же самое, что мыслить». [2: 102]. П. П. Гайденко в этой связи замечает: «Это … 
совсем не характерное для античности и средних веков суждение: и Платон, и Аристотель, и Фома Аквиант 
различали в человеке духовную деятельность, связанную с умом, и деятельность души, к последней они отно-
сили и чувство, и воображение, отделяя их как акты субъективные от мышления… Декарт вообще устраняет 
традиционное понятие души, и потому у него желание, воображение и чувство выступают просто как модусы 
мышления – характерная черта именно интеллектуализма картезианской философии». [2: 102–103]. 

65



А. А. Нечаев. К вопросу о различении чувственного и умопостигаемого в феноменологии Гуссерля

значимостей представляет собой некий анализ – рассудочную процедуру, которую если и 
можно отнести на счет описания, то явно не «чистого», а теоретически нагруженного. Его, 
конечно, нельзя назвать и отрефлектированно-теоретическим; скорее оно относится к об-
ласти мнения, того самого мнения, которое автор противопоставляет «чистому описанию». 
Налицо противоречие. 

Представляется по своему интересным следующее замечание Гуссерля, иллюстрирую-
щее специфику его взглядов на соотношение чистого описания и теории: «сейчас мы не 
ставим перед собой задачу продолжить чистое описание, чтобы возвысить таковое до си-
стематически объемлющей – исчерпывающей во всей широте и глубине – характеристики 
всех наличностей естественной установки (а тем более уж всех взаимосогласно сплетаю-
щихся с таковой иных установок). Такую задачу – как задачу научную – можно и должно 
зафиксировать, и она чрезвычайно важна, хотя до сих пор ее едва ли видели» [4: 95]. Автор 
предполагает возможность продолжить «чистое описание» до систематически объемлющей 
«характеристики». Но что есть систематически объемлющая характеристика? Это харак-
теристика теории, от которой автор намеревается строго воздерживаться (в настоящих ис-
следованиях, а не в данный момент). Более того, возникает вопрос – как можно принимать 
теорию «лишь в качестве фактов нашего окружающего мира, а не в качестве реальных или 
принимаемых за таковые значимостей» и в тоже время ставить задачу доведения чистого 
описания до «систематически объемлющей характеристики»? 

Обращает на себя внимание и следующее замечание 30-го параграфа, «мы еще раз под-
черкнем наиважнейшее – в следующих положениях: я постоянно обретаю в качестве проти-
вополагающегося мне пространственно-временную действительность, которой принадлежу 
и сам, подобно всем другим обретающимся в ней и равным образом сопрягающимся с нею 
людьми» [4: 95]. Возникает вопрос, насколько правомерно относить это «наиважнейшее» 
к сфере сущностного? В терминологии Канта «пространственно-временная действитель-
ность» не принадлежит к сфере сущностного. Она принадлежит к сфере трансценденталь-
ной эстетики, помимо которой есть категории рассудка и идеи разума – собственно сфера 
сущностного. 

В параграфе 31, автор пытается рассуждать об изменении естественного тезиса (есте-
ственной установки) в духе радикального сомнения Декарта. Речь здесь заходит и о таком 
частотном для Гуссерля конструкте как эпохе (εποχή), встречавшемся еще у позднеантич-
ных скептиков (в частности, у Секста Эмпирика). Эпохе понимается как воздержание от 
суждений. Собственно, здесь и далее сам автор отнюдь не «воздерживается от суждений», 
рассуждая о «феномене введения в скобки» по отношению к предметной сфере и «выведе-
ния из действия» – по отношению к сфере актов и к сфере сознания. 

Замечательно, насколько часто и настойчиво Гуссерль говорит об «определенности», в 
частности, об «универсальной εποχή в нашем строго определенном и новом смысле» [4: 100]. 
Однако возникает вопрос, как можно достигнуть «строго определения» «воздерживаясь от 
суждений» (определение, как известно, выстраивается из суждений)? 

Заключая вторую главу второго раздела Гуссерль позиционирует себя по отношению к 
позитивизму, замечая, что последний выносит за скобки (или вносит в скобки в данном слу-
чае одно и тоже) лишь теоретические установки, предрассудки и т. д., не вынося за скобки 
сам мир, полагаемый в естественной установке. Радикальное эпохе Гусссерля предполагает 
вынесение за скобки и «мир, полагаемый в естественной установке». 

Итак, феноменологическая εποχή вносит в скобки не только «предрассудки», но и сам 
мир естественной установки. «Что же останется, если выключить весь мир, включая и 
нас, и любое cogitare?» [4: 102]. Выключается не только мир как факт, но и мир как эйдос. 
Остается же некий новый бытийный регион, «какой до сих пор не получал своих специфи-
ческих границ, тогда как ведь всякий подлинный регион – это регион индивидуального бы-
тия» [4: 102]. Специфика гуссерлевской эйдетики парадосксальна – в ее сферу попадает как 

66



Философия

раз то, что со времен элеатов как раз выносилось за скобки истинно сущего – индивидуаль-
ные переживания. Областью чистого переживания оказывается область психологической 
рефлексии: «именно из этих самых сфер переживания и выходит, благодаря новой установ-
ке, эта новая область» [4: 103]. 

«Сознание в себе самом наделено своим особым бытием, какое в своей абсолютной 
сущности не затрагивается феноменологическим выключением. Она-то и представляет со-
бой „феноменологический остаток“, и это принципиально-своеобразный бытийный реги-
он, который на деле и может стать полем новой науки – феноменологии» [4: 104]. Возни-
кает вопрос, если предметом феноменологии является сущность сознания в плане анализа 
психологических переживаний, то не следует ли феноменологию рассматривать как отрасль 
психологии (если хотите, теоретической, а не практической психологии), а не философии? 
Что в этом смысле является водоразделом между психологией и философией, и предполага-
ет ли Гуссерль такой водораздел вообще2? 

Остается непонятным, зачем Гуссерль создает такую громоздкую терминологическую 
и описательную конструкцию феноменологического эпохе, феноменологической редукции 
(причем постепенной), словно достижение понятия о сознании, в отличие от внешнего мира 
представляет какую-то особую трудность. Само слово «переживание» сразу относит нас в 
область сознания; всякому ясно, что переживание есть специфика сознания, внутреннего, а 
не внешнего мира. Автор словно «набивает цену» открытой им науке феноменологии, по-
добно тому, как оккультист и мистик Гурджиев пытался наиболее непонятно и запутанно 
объяснить методику используемых им психологических практик, чтобы создать иллюзию 
чего-то сложного и значительного. 

Говоря о переживании сознания, автор употребляет характерный для феноменологии 
термин «поток переживания», который он выводит из декартовского cogito, трансформиро-
ванного в cogitationis. Основанием для такой трансформации является то, что «Декарт пони-
мал это выражение (выражение „я мыслю“ – А.Н.) столь широко, что оно охватывает любое 
„Я замечаю, я вспоминаю, фантазирую, выношу суждение, чувствую, вожделею, хочу“ и 
тем самым любые подобные переживания Я в их бессчетных текучих, особых образовани-
ях» [4: 106]. Логическое «я мыслю», таким образом превращается в эмоциональное «я по-
мышляю» (в традиционном понимании помысла, как движения души, а не ума). 

Изменение смысла cogito от умопостигаемого к чувственно воспринимаемому хорошо 
иллюстрируется собственным примером Гуссерля: «Передо мною в полумраке лежит вот 

2. На эту неопределенность в рассуждениях Гуссерля обращает внимание П. П. Гайденко: «Трансценденталь-
ная феноменология Гуссерля с ее принципом очевидности и непосредственной данности феномена чистому 
сознанию имеет свою ахиллесову пяту – тот самый психологизм, который составлял главный предмет крити-
ки Гуссерля. В свое время Лейбниц критиковал Декарта зато, что, вводя критерий очевидности как главный 
признак истины, французский философ впадает в психологизм, ибо то, что представляется очевидным 
одному человеку, может не быть таковым для другого. Такого же рода критику принципа очевидности Фихте 
мы находим у Гегеля. Гуссерлю, стремившемуся реализовать требование непосредственной достоверности 
как критерия истины, тоже не удается спастись от психологизма: отделить так называемые „чистые“ фено-
мены от эмпирических содержаний сознания оказалось весьма сложной задачей. Не случайно главной темой 
второго тома „Логических исследований“ стало новое истолкование понятия интенциональности, введенное 
в описательной психологии Ф. Брентано. Гуссерль стремился превратить психологическое содержание этого 
понятия в феноменологическое; но в нем, на мой взгляд, всегда оставался психологический residuum, не-
смотря на желание Гуссерля освободиться от него и несмотря на критику им Брентано. Но дело в том, что у 
Брентано интенциональность есть основная категория описательной психологии, а последняя – как наука о 
сознании – никогда не отождествляется с метафизикой – наукой о бытии. Что же касается Гуссерля, то у него 
снято различие между психологией и метафизикой, а интенциональность превращена в ключевое понятие 
феноменологии, метафизический статус которой всегда оставался неопределенным. Стремясь устранить 
психологический характер интенциональности (в чем, собственно, и состояла гуссерлева критика Брентано), 
Гуссерль в действительности сохраняет его, давая ему новый статус, который камуфлирует его психологиче-
ское содержание». [3: 467–468]. 

67



А. А. Нечаев. К вопросу о различении чувственного и умопостигаемого в феноменологии Гуссерля

этот белый лист бумаги. Я вижу, я касаюсь его. Такое восприятие – видение-ощупывание – 
листа бумаги, как полностью конкретное переживание лежащего здесь листа бумаги, при-
чем данного с точно такими-то качествами, в точно такой относительной неясности, в такой 
неполной определенности, являющегося так-то ориентированным относительно меня, – и 
есть cogito, переживание сознания» [4: 107]. И далее еще более характерно: «Сам же лист 
бумаги с его объективными свойствами, его протяженностью в пространстве, его объектив-
ным положением относительно той пространственной вещи, какая именуется моим телом, – 
это не cogitatio, а cogitatum, не переживание восприятия, а воспринятое» [4: 107]. Cogitatio 
прямым текстом называется не «мышлением», а «переживанием восприятия»; а cogitatum 
не «помысленным», а воспринятым. Здесь Гуссерль выступает как типичный сенсуалист. 

Далее автор рассуждает о различии переживаемого в восприятии (листа бумаги) и са-
мого переживания, но сам факт подмены мыслимого и воспринимаемого это не отменяет. 

«Переживательная» характеристика сущности сознания («сознание мы можем разуметь 
здесь в сколь угодно широком, в конечном итоге покрывающемся понятием переживания 
смысла» [4: 118]) еще раз подчеркивает сенсуалистический характер гуссерлевой философии. 
Переживание понимается Гуссерлем как временное и текучее, именно так в онтологической 
традиции (противостоящей сенсуализму) понималась сфера «мнения», а не «истины». 

Сенсуализм Гуссерля как собственно и любой сенсуализм, тяготеет к материализму, о 
чем свидетельствует следующий пассаж из §39: «материальный мир – не какой-то случай-
ный кусок естественного мира, а его фундаментальный слой, с каким сущностно сопряга-
ется любое иное реальное бытие» [4: 119]. 

Довольно странным представляется следующее рассуждение Гуссерля о принципах 
единства, построенное в форме риторического вопроса: «Может ли единство целого быть 
единым иначе, кроме как через собственную сущность его частей?» [4: 119]. Выходит, един-
ство целого не имеет собственной сущности, а есть лишь простая сумма слагающих его 
частей. Налицо механистический взгляд (как свидетельствует история философии – всегда 
сопряженный с сенсуализмом и материализмом и ярко выраженный в номиналистической 
традиции), перенесенный на природу сознания. 

Искомый принцип единства, как и следовало ожидать оказывается у Гуссерля сенсуа-
листическим: «Чтобы достичь тут ясности, обратимся к тому последнему истоку, из како-
го черпает пищу для себя генеральный тезис мира, осуществляемый мною в естественной 
установке, – он-то ведь и делает возможным то, что я, по мере сознания, обретаю, как су-
ществующий напротив меня, сущий здесь мир вещей, приписываю себе в этом мире тело 
и могу вписывать сам себя в этот мир. Очевидно, что этот последний исток – чувственный 
опыт» [4: 119]. Чувственное восприятие, и в этом Гуссерль не сомневается, – «играет роль 
праисконного опыта, из которого все прочие доставляющие опыт акты почерпают главную 
часть своей фундирующей силы» [4: 119]. 

Говоря о возможности «неподлинного восприятия» (иллюзии, галлюцинации) Гуссерль 
в качестве критерия подлинности предлагает подтверждение «в актуальной взаимосвязи опы-
та, либо же при содействии корректного опытного мышления… когда …воспринятая вещь 
действительно есть, тогда она действительно дана в восприятии сама, и притом в живой 
телесности» [4: 120]. Налицо сенсуалистически-эмпирическое рассуждение, рассуждение, 
если пользоваться терминологией Лейбница, – в духе «истин факта», а не «истин разума». 

Весьма характерны рассуждения в §40 по поводу первичных и вторичных качеств. Здесь 
Гуссерль не оригинален, – воспроизводится обычная локковская схема. Но в нашем случае 
стоит отметить следующий факт, зачастую не обращающий на себя внимание: в первичные, 
так называемые объективные качества записываются качества «геометрически-физические». 
Однако стоит отметить, что эти первичные качества даже по определению остаются в рам-
ках «качеств», а не «сущностей», и, следовательно, чувственно-воспринимаемого, а не умо-
постигаемого. Апелляция к первичным качествам как объективным еще раз подчеркивает 

68



Философия

сенсуализм (а не рационализм) Гуссерля, с неизбежным для последнего субъективизмом и 
релятивизмом3. В этой связи характерно хотя и критическое (направленное против наивного 
физикализма), но в своих определениях сенсуалистическое выражение Гуссерля из того же 
§40: «все сущностное наполнение воспринимаемой вещи, следовательно, вся находящаяся 
здесь во всей своей живой телесности вещь со всеми качествами ее…» [4: 121]. К «сущност-
ному» наполнению Гуссерль относит далеко не сущностное, а чувственно-воспринимаемое, 
что еще раз подтверждает однобокий сенсуализм автора. Причем и предполагаемая физи-
калистская оппозиция («истинная вещь» – это вещь физической науки) представляется им 
через «заполняющие пространство процессы», то есть тоже чувственно, а не рационально. 
Поэтому неверно будет сказать, что истинная вещь физической науки есть «нечто транс-
цендентное в отношении всего совокупного находящегося здесь во всей своей живой теле-
сности вещного содержания» [4: 121]4. 

Рассмотрим гуссерлевское различение нюанса и нюансируемого, данное в §41. «Нюанс – 
хотя ему немедленно находится имя – относится к принципиально иному роду, нежели нюан-
сируемое. Нюанс – это переживание. Переживание же возможно лишь как переживание, а не 
как нечто пространственное. А нюансируемое принципиально возможно лишь как простран-
ственное (оно в сущности своей пространственно), но невозможно как переживание» [4: 126]. 
Очевидно, что в данной дихотомии автор тяготеет к различению пространственного (нюанси-
руемого) и временного (переживания, нюанса). Зададимся вопросом, тождественна ли данная 
располюсовка диалектике сущности и явления в традиционном онтологическом смысле? Нет, 
ибо пространственное, как и временное принадлежит к сфере разлагаемого (сложного, непре-
рывного), а не простого и, следовательно, – чувственно-воспринимаемого, а не умопостигае-
мого. Ни то, ни другое не выходит за рамки простого явления, и не может претендовать на 
«сущностные» (в строгом смысле этого слова) определения. 

В заключении данного параграфа автор «Идей…» еще раз проговаривает свое ото-
ждествление cogitatio и «восприятия» («Как же в дальнейшем с систематической полнотой 
размежевать различные реальные моменты восприятия как cogitatio…» [4: 126]), вращаясь, 
таким образом, в сфере того, что Кант называл «Трансцендентальной эстетикой» и не до-
стигая идей разума, несмотря на часто декларируемый «сущностный» тезаурус. 

Представляется странной некоторая нестыковка положений 42-го и 43-го параграфов. 
Так, в §42 Гуссерль заявляет, «Итогом проведенных нами рассуждений стала трансцен-
дентность вещи по отношению к ее восприятию, … в абсолютно безусловной всеобщно-
сти, или же необходимости вещь не может быть дана реально-имманентно ни в каком воз-
можном восприятии, ни в каком возможном сознании вообще. Таким образом, выступает 
основополагающее сущностное различие между бытием как переживанием и бытием как 
вещью» [4: 126]. В начале же следующего параграфа он заявляет диаметрально противопо-
ложное: «Полагать, что восприятия (и, соответствующим способом, любое иное созерцание 
вещи) не достигают самой вещи, – принципиальная ошибка» [4: 129]. 

Следующая за этим дихотомия «живого телесного» и «того, что грезится» опять же 
вращается в круге чувственного, не достигая умопостигаемого: «…непосредственно со-
зерцаемое и получает наименование „самости“. В восприятии таковое еще специфически 

3. Как пишет П. П. Гайденко, «философские идеи Гуссерля, особенно его учение о жизненном мире не только 
не послужили преодолению общего духа релятивизма, но скорее усилили его» [3: 483]. И далее, «постепен-
ный сдвиг феноменологии к историзму, предпосылки которого уже содержались в „идеях чистой феномено-
логии“ 1913 года, привел к результатам, которые оказались в противоречии с исходными принципами ранне-
го Гуссерля: критика релятивизма и скептицизма, предпринятая философом в „Логических исследованиях“, 
может быть обращена и к собственным его поздним работам» [3: 487]. 
4. Естественно, в данном месте Гуссерль описывает не свою позицию, а позицию критикуемого им позити-
визма, но сама по себе оппозиция «простого явления» и «истинной вещи» в данном контексте логически 
неверна. 

69



А. А. Нечаев. К вопросу о различении чувственного и умопостигаемого в феноменологии Гуссерля

характеризуется как „живое телесное“ – в противоположность модифицируемому характе-
ру всего того, что „грезится“, того, что „наглядно представляется“ в воспоминании или в 
вольной фантазии» [4: 131]. Самость непосредственно созерцаемого никак не может быть 
отождествлена с вещами самими по себе, если понимать под последними простые, нераз-
ложимые единства. Действительно, это «различно построенные способы представления», 
но никак не различие вещи самой по себе и представления о вещи. И простое наглядное 
представления, и символизация – о различии которых здесь так многословно толкует Гус-
серль не преодолевают, как того хочется автору, границ эмпиризма. Новая феноменология 
не выходит за рамки феноменологии старой, различие между сущностью и явлением сохра-
няется. Ни восприятие, ни представление (с символизацией или без) не являются мышлени-
ем. Снова и снова Гуссерль противопоставляет восприятие и фантазию, сенсуалистически 
отождествляя чувственную телесность с бытием: «Восприятие вещи не переводит в нагляд-
ность нечто не присутствующее наглядно, как если бы восприятие было воспоминанием 
или фантазией, – оно постигает самость в ее живой, телесной наличности» [4: 131]. 

Говоря о нюансирующем характере восприятия, автор «Идей…» еще раз подтверж-
дает чувственно-феноменальный характер своих рассуждений: «к сущности восприя-
тия принадлежит то, что оно – восприятие нюансирующее, и, коррелятивно, к смыслу 
его интенционального предмета, вещи как вещи в нем данной, принадлежит то, что она 
принципиально воспринимаема лишь посредством так устроенных, т. е. посредством 
нюансирующих-проецирующих восприятий» [4: 131]. Действительно, сущность восприя-
тий состоит в нюансировке, но нюансировка подразумевает так сказать подлежащее, «что» 
нюансировки (изменяемое подразумевает субъект изменения, его инвариант, естественно не 
данный, по определению самого же Гуссерля, ориентируемому на варианты-нюансы «вос-
приятию»); данное нам уже не в восприятии, а в мышлении. 

Рассуждения Гуссерля о данности вещи и о переживании, стремление его усилить кон-
траст между ними, есть на поверку рассуждения о различии внешнего и внутреннего чув-
ства. Именно чувственно-воспринимаемое, а не умопостигаемое входит в сферу интересов 
развиваемых Гуссерлем идей. Автор «Идей…» лишь совершает ряд терминологических 
подмен, говоря к примеру об имманентно и трансцендентно воспринимаемом (§43). Не со-
ставляет большого труда заметить синонимию – первое сочетается с внутренним чувством, 
второе – с внешним. Но общий чувственный, сенсуалистический характер феноменологии 
остается в силе. Но как мы помним из рассуждений Канта, феноменальный мир (даже дан-
ный внутреннему чувству) остается обусловленным, обрести какую-либо безусловность, 
автономность в феноменальном мире невозможно. Такое возможно лишь при допущении 
свехфеноменального мира, который Кант связывал с практическим разумом, но этот мир 
принципиально закрыт для чувственности и, следовательно, недоступен феноменологии. 

ЛитЕРатуРа 

1. Гайденко П.П. История греческой философии в ее связи с наукой. Изд. 2-е, испр. М.: 
Книжный дом «ЛИБРОКОМ», 2009. – 264 с. 

2. Гайденко П.П История новоевропейской философии в ее связи с наукой. Изд. 2-е, испр. 
М.: Книжный дом «ЛИБРОКОМ», 2009. – 376 с. 

3. Гайденко П.П. Научная рациональность и философский разум. – М.: Прогресс-Традиция, 
2003. – 528 с. 

4. Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологической философии. Книга 
первая / Пер. с нем. А. В. Михайлова. – М.: Академический проект, 2009. – 489 с. 

70


